
 
 
 

Université de Liège 
 

Faculté de Philosophie et Lettres 
 

Département des Sciences historiques 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La Lydie d’Alyatte et Crésus 
 

Un royaume à la croisée des cités grecques et 
des monarchies orientales  

 
 
 

Recherches sur son organisation interne et sa politique extérieure 
 
 
 
 

Volume I. Texte 
 
 
 
 

 
 

Thèse présentée par Kevin LELOUX en 
vue de l’obtention du titre de Docteur 
en histoire, art et archéologie sous la 
direction de Claude BAURAIN et Yann 
BERTHELET 

 
 

 
Année académique 2017 - 2018 



 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 
 
 

Université de Liège 
 

Faculté de Philosophie et Lettres 
 

Département des Sciences historiques 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
La Lydie d’Alyatte et Crésus  

 
Un royaume à la croisée des cités grecques et 

des monarchies orientales  
 
 
 

Recherches sur son organisation interne et sa politique extérieure 
 
 
 
 

Volume I. Texte 
 
 
 
 

 
 

Thèse présentée par Kevin LELOUX en 
vue de l’obtention du titre de Docteur 
en histoire, art et archéologie sous la 
direction de Claude BAURAIN et Yann 
BERTHELET 

 
 

 
Année académique 2017 - 2018 



RÉSUMÉ 

Le mémoire analyse l’organisation interne et la politique extérieure du royaume de 

Lydie sous les règnes d’Alyatte et de Crésus. C’est sous l’autorité de ces deux souverains 

que le royaume de Lydie atteindra son apogée. À cette époque, le royaume était divisé en 

plusieurs régions dotées d’un gouverneur qui devait fournir à Sardes les contingents 

militaires lorsque le roi en exprimait le besoin. Pour sa part, Crésus fut envoyé par son père 

à Adramytteion afin d’administrer sa région, un secteur stratégique du royaume, car il 

n’était probablement pas destiné à lui succéder. C’est seulement après l’élimination de son 

demi-frère, Pantaléon, que Crésus réussit à se faire désigner comme successeur légitime. 

Les deux derniers Mermnades ont surtout établi des arrangements avec les Grecs de 

l’Est. Si Alyatte avait noué des liens d’hospitalité avec les multiples cités du littoral, 

Crésus parvint à leur imposer un tribut et l’envoi à Sardes de troupes armées. Seule Milet 

réussit à sauver les apparences en reconduisant les liens de ξενία conclus avec Alyatte. 

Quant aux Grecs du continent, il semble qu’Alyatte ne tissa jamais de relations (formelles) 

avec les tyrans de Corinthe. En revanche, Crésus pourrait bien avoir conclu des accords, 

sans doute des liens de ξενία, avec Lacédémone.  

À l’ouest, c’est à la suite de sa marche contre les Mèdes qu’Alyatte prit le contrôle 

de la Phrygie affaiblie par les incursions cimmériennes. Cette guerre lydo-mède déboucha 

sur un traité d’amitié et des accords de non-agression, probablement reconduits sous 

Crésus. Ce dernier entra aussi en contact avec Amasis d’Égypte et Nabonide de Babylone. 

Les accords conclus, proches de ceux de la ξενία des Grecs, entendaient servir les intérêts 

commerciaux des différentes parties.  

Enfin, lors de sa campagne en Ptérie, Crésus entra au contact des Perses. Sa défaite 

en Cappadoce précipita son repli sur Sardes et la prise de sa capitale par les troupes perses. 

C’est lors du siège de la ville que Crésus se résolut au suicide. La chute de Sardes entraîna 

l’incorporation des cités grecques dans l’empire perse et, plus tard, la révolte d’Ionie, 

prélude aux guerres médiques. Les incendies concomitants de Sardes et du temple 

d’Apollon de Delphes, datés de 547 ACN, ont pu inspirer aux prêtres du sanctuaire 

l’épisode de Crésus sur son bûcher pour conforter l’aura du centre oraculaire. 

 
 



ABSTRACT 

This dissertation analyzes the internal organization and the foreign policy of the 

Lydian Kingdom under Alyattes’ and Croesus’ reigns. It is under those two sovereigns’ 

authority that the Lydian Kingdom will reach its peak. At that time, the Kingdom was 

divided into several regions ruled by a governor who was to provide military contingents 

to Sardis when the king expressed the need. Croesus was sent by his father to rule the 

district of Adramytteion, a strategic sector, because he was probably not intended to be his 

father’ successor. This is only after the death of his half brother Pantaleon that Croesus 

managed to be appointed as the legitimate successor. 

The two last Mermnads have mainly made agreements with the Eastern Greeks. 

Alyattes had bounded hospitality links with the different coastal cities. On its side, Croesus 

imposed them a payment of a tribute, and a shipment of military forces to Sardis. Only 

Miletos managed to save face extending the links of ξενία concluded with Alyattes. For the 

Mainland Greeks, it seems that Alyattes never bounded any relations with the Tyrants of 

Corinth. On the other hand, Croesus may well have conclued agreements, probably links of 

ξενία, with Sparta. 

In the West, Alyattes took control over Phrygia, weakened by the Cimmerian raids, 

on his march against the Medes. This Lydo-Median war ended with a friendship treaty and 

a non-agression agreement, likely renewed under Croesus. This king also came into 

contact with Amasis of Egypt and Nabonid of Babylon. The agreements close to those of 

Greeks’ ξενία, had the intentions to serve everyone’ commercial interests. 

Finally, during his campaign against Pteria, Croesus met the Persians. His defeat in 

Cappadocia rushed his retreat to Sardis and the capture of the capital by the Persian troops. 

It was during this siege of the city that Croesus committed suicide. The fall of Sardis 

leaded to the incorporation of the Greek cities in the Persian Empire and later to the Ionian 

revolt, a prelude to the Greco-Persian Wars. The simultaneous fires of Sardis and the 

Apollo temple in Delphi, both dated 547 BC, may well have inspired the Delphian priests 

and the episode of Croesus on the pyre, in order to enhance the sanctuary’ aura. 

 



 

  



 5 

REMERCIEMENTS 

 

Par cette tribune, l’occasion nous est fournie de remercier chaleureusement toutes 

celles et ceux qui ont contribué, de près ou de loin, à l’écriture de cette thèse, et qui nous 

ont apporté leur soutien dans les meilleurs et les moins bons moments. 

Nous tenons tout d’abord à adresser nos plus sincères remerciements à nos 

promoteurs de thèse, messieurs Claude Baurain et Yann Berthelet.  

C’est à notre maître, monsieur Claude Baurain, que nous devons notre intérêt pour 

l’histoire grecque, lorsqu’étudiant nous avons eu l’opportunité de travailler sur le 

personnage de Crésus lors de notre mémoire de fin d’études. Nous tenons encore une fois à 

le remercier vivement d’avoir accepté de nous encadrer au début de nos recherches 

doctorales, sachant que deux ans plus tard, monsieur C. Baurain devait partir à la retraite, 

somme toute bien méritée. C’est avec encore plus de gratitude que nous le remercions 

d’avoir suivi ce travail jusqu’à son terme. 

Nos remerciements vont également à monsieur Yann Berthelet qui a pu assurer la 

continuité de cette thèse de doctorat. Ses avis et remarques avisés furent toujours les 

bienvenus. 

Nous remercions aussi Dominique Lenfant, Thomas Morard et Édith Parmentier 

pour leurs disponibilités, leurs suggestions, leurs conseils ainsi que pour l’honneur d’avoir 

accepté tous trois de faire partie de notre comité et jury de thèse.  

Enfin, nos remerciements vont à Christopher Roosevelt pour nous avoir accueilli à 

Tekelioğlu dans l’équipe du Kaymakçı Archaeological Project, où il nous a offert 

l’opportunité de faire nos premières armes en archéologie et de nous familiariser avec les 

techniques de fouilles les plus récentes. 

Cette thèse de doctorat n’aurait pu être réalisée sans le soutien financier de 

l’Université de Liège, que nous tenons à remercier. C’est en effet à l’aide de la bourse 

Non-Fria que nos recherches doctorales ont pu se dérouler dans les meilleures conditions. 

Nous adressons par la même occasion nos remerciements à Christiane Tytgat pour 

nous avoir accueilli au Nederlands Instituut te Athene entre juillet et décembre 2012, 

lorsque nous étions boursier Léonardo, ainsi qu’en mai 2014.  



 6 

Merci également à Peter Pavúk de nous avoir invité à réaliser une communication 

lors du Séminaire international 5th International Postgraduate Conference PeClA 

(Perspectives on Classical Archaeology) en décembre 2016. 

Il va de soi que sans le soutien de nos proches, ce travail n’aurait jamais pu voir le 

jour. Nous tenons donc ici à remercier du plus profond de notre cœur Charline Bada, 

Marie-José Houben, Véronique Jaminon et Morgane Leloux pour leurs lectures et 

corrections du manuscrit. 

C’est également avec grand plaisir que nous tenons à adresser nos remerciements à 

nos amis, frères, collègues et membres du personnel des bibliothèques de l’Université de 

Liège. 

Bien entendu, ce travail n’aurait pu aboutir sans le soutien inconditionnel de 

Charline pour qui aucun mot ne saura jamais exprimer toute notre reconnaissance et 

gratitude.  

Pour terminer, à l’heure d’achever ces pages, nos pensées vont à notre père Eric 

Leloux ainsi qu’à Mathieu Dejardin. Que ces pages leur soient dédiées.  

 

 

Kevin Leloux 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7 

TABLE DES MATIÈRES 

 

VOLUMES I ET II. TEXTE  

REMERCIEMENTS 
TABLE DES MATIÈRES ................................................................................................. 7 
INTRODUCTION ............................................................................................................. 12 

CHAPITRE I  

DESCRIPTION  GÉOGRAPHIQUE DU ROYAUME LYDIEN 
ET PRÉSENTATION TOPOGRAPHIQUE ET ARCHÉOLOGIQUE DES 
PRINCIPAUX ÉTABLISSEMENTS DU ROYAUME LYDIEN À L’ÉPOQUE 
D’ALYATTE ET DE CRÉSUS ............................................................................................... 23 

1.1   Introduction .................................................................................................... 24 

1.2   Géographie ..................................................................................................... 25 

1.2.1 Le relief et le climat ........................................................................ 25 

1.2.2 L’hydrographie ............................................................................... 26 

1.2.3 L’occupation du sol ........................................................................ 27 

1.2.4 Le monde lydien région par région  ................................................ 28 

1.2.5 Les voies de communication .......................................................... 36 

1.3   Archéologie .................................................................................................... 39 

1.3.1 Les sites archéologiques ................................................................. 40 

1.3.2 Synthèse des informations .............................................................. 43 

1.3.3 L’archéologie et les sources littéraires ........................................... 60 

CHAPITRE II 

ORGANISATION DU POUVOIR LYDIEN ............................................................................... 70 

2.1   Introduction : la cour de Sardes ..................................................................... 71 

2.2   Guerre de factions : la lutte pour le pouvoir entre Pantaléon et Crésus ......... 75 

2.2.1 Introduction : les règles de succession dans le royaume lydien ..... 75 

2.2.2 Les sources ...................................................................................... 78 

2.2.3 Le conflit ......................................................................................... 87 

2.2.3.1 Les factions en présence ......................................................... 87 



 8 

Le parti de Pantaléon ...................................................................... 88 

Le parti de Crésus ........................................................................... 90 

Considérations onomastiques ......................................................... 93 

2.2.3.2 En définitive : Crésus, un usurpateur ? ................................... 98 

2.2.4 En résumé ...................................................................................... 100 

2.3   Le royaume lydien et ses subdivisions : l’exemple d’Adramytteion ............ 102 

CHAPITRE III 

LES RELATIONS DES ROIS LYDIENS AVEC LEURS PRINCIPAUX VOISINS ............................. 107 

3.1   Les campagnes lydiennes contre les cités grecques d’Asie Mineure. 

        L’accroissement du royaume mermnade à l’Ouest ....................................... 108 

3.1.1 Introduction ................................................................................... 108 

3.1.2 Les cités grecques après les invasions cimmériennes ................... 108 

I. L’Ionie ................................................................................................. 112 

a) Éphèse  ........................................................................................ 112 

La campagne de Crésus .............................................................. 114 

L’Artémision d’Éphèse ............................................................... 118 

La place et le rôle d’Éphèse dans le royaume lydien ................. 129 

b) Milet ............................................................................................ 132 

Les douze années de guerre ........................................................ 137 

Nature des relations entre Alyatte et Thrasybule ....................... 140 

Les offrandes de Crésus au sanctuaire des Branchides ............. 151 

c) Smyrne ......................................................................................... 156 

Les raisons des raids lydiens contre Smyrne .............................. 160 

Smyrne sous contrôle lydien ....................................................... 163 

d) Colophon ..................................................................................... 165 

Type d’alliance conclue entre les Lydiens et Colophon ............. 168 

e) Les autres établissements ioniens ................................................ 172 

a. Clazomènes ............................................................................. 172 

b. Priène ...................................................................................... 174 

c. Les autres cités grecques d’Ionie ............................................ 175 

d. Les Ioniens des îles ................................................................. 177 



 9 

 

II. La Carie, l’Éolide, la Mysie et la Troade ........................................... 180 

a) La Carie ....................................................................................... 180 

b) L’Éolide et la Mysie .................................................................... 188 

c) La Troade .................................................................................... 193 

3.1.3 En résumé ...................................................................................... 199 

3.2   Les liens diplomatiques avec la Grèce continentale ..................................... 203 

3.2.1 Généralités : deux dossiers à exploiter .......................................... 203 

3.2.2 Alyatte : ses liens avec Périandre de Corinthe .............................. 204 

Preuves en faveur de liens entre Alyatte et Périandre .................. 207 

La raison de l’envoi d’un cratère d’argent à Delphes 
par Alyatte ..................................................................................... 213 

Conclusions ................................................................................... 215 

3.2.3 Crésus : l’alliance avec Sparte et sa relation avec les Delphiens .. 217 

La consultation des oracles ........................................................... 218 

3.2.3.1 L’alliance avec les Spartiates ................................................. 220 

Quelle authenticité accorder aux oracles de la Pythie et  
à la prétendue hégémonie spartiate ? ........................................... 221 
Les liens entre les offrandes de Crésus et les accords 
lydo-spartiates ............................................................................... 226 

La nature de l’alliance entre Crésus et Lacédémone .................... 236 

3.2.3.2 Les rapports entre Crésus et les Delphiens ............................ 240 

3.2.3.3 Conclusions ............................................................................ 241 

3.3   Les contacts avec les royaumes orientaux .................................................... 243 

3.3.1 Généralités : la Lydie et le monde oriental .................................... 243 

3.3.2 La Phrygie ...................................................................................... 246 

L’organisation de l’ancien royaume phrygien sous contrôle lydien .... 250 

3.3.3 La bataille de l’éclipse et le traité lydo-mède ................................ 252 

3.3.3.1 La guerre lydo-mède .............................................................. 253 

I. Localisation de la bataille .................................................. 254 

II. Les protagonistes ............................................................... 257 

III. L’éclipse ........................................................................... 259 

Les cinq années du conflit ...................................................... 263 



 10 

3.3.3.2 Le traité lydo-mède ................................................................ 264 

I. Le mariage royal ................................................................. 264 

II. La frontière de l’Halys ...................................................... 267 

3.3.4 Les alliances lydo-égyptienne et lydo-babylonienne ..................... 277 

3.3.4.1 L’alliance avec Amasis d’Égypte .......................................... 279 

La nature de l’alliance conclue entre Crésus et Amasis ........ 284 

Les relations diplomatiques d’Amasis avec les Cyrénéens  
Et Polycrate de Samos ........................................................... 286 

Les relations entre l’Égypte et la Lydie ................................. 290 

3.3.4.2 L’alliance de Crésus avec Labynète/Nabonide  
de Babylone ............................................................................ 293 

Les relations diplomatiques établies par Nabonide  
de Babylone ............................................................................ 295 

Les liens entre Nabonide et Crésus ........................................ 299 

Conclusions ................................................................................... 300 

CHAPITRE IV 

LE CONFLIT AVEC LA PERSE ............................................................................................ 302 

4.1   Introduction ................................................................................................... 303 

4.2   L’émergence surprise de la Perse ................................................................. 303 

4.2   La bataille de (la) Ptérie ................................................................................ 308 

4.3.1 Les sources .................................................................................... 308 

4.3.2 Les causes du conflit ...................................................................... 312 

4.3.3 Statut de la cité de Ptérie et de sa région ....................................... 314 

4.3.4 La bataille de Ptérie ....................................................................... 319 

4.3.5 La composition de l’armée lydienne ............................................. 321 

4.4   La Bataille de Thymbrara ............................................................................. 326 

4.4.1 Les sources .................................................................................... 326 

4.4.2 La bataille de Thymbrara ............................................................... 331 

4.5   La chute de Sardes ........................................................................................ 335 

4.5.1 Les sources .................................................................................... 335 

4.5.2 La capture de la ville ..................................................................... 342 

4.6   La date de la chute de Sardes ........................................................................ 350 



 11 

4.7   La fin de Crésus ............................................................................................ 356 

4.7.1 Les sources .................................................................................... 356 

4.7.2 Le sort de Crésus ........................................................................... 371 

4.7.2.1 L’épisode du bûcher ............................................................... 374 

4.7.3 Conclusion ..................................................................................... 387 

CONCLUSION GÉNÉRALE ............................................................................. 390 

APPENDICE : NOTE SUR LA CHRONOLOGIE DES MERMNADES ................................... 397 

BIBLIOGRAPHIE ........................................................................................... 399 

Sources anciennes ................................................................................................. 399 

Travaux modernes ................................................................................................ 407 

Ressources en ligne ............................................................................................... 482 

 

VOLUME III. ANNEXES 
TABLE DES ANNEXES ................................................................................................... 5 

I. ILLUSTRATIONS ........................................................................................................ 10 

II. CATALOGUE DES SITES .......................................................................................... 70 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 12 

INTRODUCTION 

 

Le royaume de Lydie n’a jamais perdu de son attrait depuis la chute de sa capitale, 

Sardes, il y a plus de deux mille cinq cents ans. Une des raisons de cet intérêt soutenu 

s’explique sans doute du fait que ce royaume puissant bien qu’éphémère, balayé par les 

armées perses de Cyrus le Grand, a vu le dernier roi de la dynastie des Mermnades (ca. 

680-547 ACN)1 passer à la postérité comme le plus riche des hommes : Crésus. 

Malgré les nombreux récits de voyageurs et antiquaires2 qui ont parcouru la région 

de l’ancien royaume de Lydie, mais également en dépit des comptes rendus des 

archéologues européens du XIXe siècle qui avaient entrepris des fouilles à Sardes et dans 

les environs, il faudra attendre 1893 pour voir paraître le premier ouvrage d’historien 

consacré à la Lydie des Mermnades. En effet, la thèse en français de Georges Albert Radet 

est le premier travail à finalité historique jamais publié sur le royaume lydien sous la 

dynastie des Mermnades.3 Il s’agit d’une enquête axée sur la Lydie seule, rédigée par un 

historien passé par l’École Française d’Athènes, familier du monde égéen et rendu attentif 

au cadre géographique. Aujourd’hui encore, ce travail érudit constitue une référence sur le 

sujet. 

Les fouilles systématiques de Sardes, qui débutèrent seulement en 1909 sous la 

direction de Howard C. Butler (Université d’Harvard), permirent la publication de treize 

ouvrages à caractère archéologique publiés entre 1922 et 1932. Ceux-ci reprennent les 

résultats issus de ces fouilles menées depuis 1909 jusqu’en 1922, année de la disparition de 

H. C. Butler. Ce n’est qu’en 1958 que l’exploration de Sardes reprit, cette fois sous l’égide 

des Universités d’Harvard et de Cornell. Cette nouvelle expédition appelée Archaeological 

Exploration of Sardis, toujours à l’œuvre à l’heure actuelle, a suscité un regain d’intérêt 

pour les études lydiennes qui accompagnaient les recherches sur le terrain menées par les 

archéologues George Martin Anossov Hanfmann jusqu’en 1976, puis Crawford H. 

Greenewalt Jr. jusqu’en 2008, et Nicholas Cahill depuis cette date. 

 

                                                
1 Dans ce travail, sauf cas contraire, les dates non qualifiées de « ACN » (av. J.-C.) s’entendent comme 
« PCN » (apr. J.-C.). 
2 Depuis Cyriaque d’Ancône qui visita Sardes vers 1444. Pour un résumé des différents apports de ces 
voyageurs à l’archéologie de la Lydie, voir A. PAYNE et J. WINTJES 2016, p. 48-55. 
3 G. A. RADET, La Lydie et le Monde Grec au Temps des Mermnades (687-546), Paris, Thorin & Fils, 1893. 



 13 

C’est dans ce contexte que parut en 1968 un ouvrage à dimension historique, en 

anglais, sur la Lydie mermnade intitulé Sardis in the Age of Croesus.4 Cet opuscule que 

l’on doit à John Griffith Pedley, historien de l’art et archéologue, compte à peine cent 

quarante-six pages et est très loin d’égaler la thèse de G. A. Radet. Reprenant par ailleurs 

les résultats des fouilles archéologiques depuis 1909, J. Pedley y propose une brève 

description générale du royaume mermnade. En fait, son livre est davantage focalisé sur la 

cité de Sardes et la civilisation lydienne que sur l’histoire des Mermnades, à laquelle seules 

soixante pages sont consacrées. La principale faiblesse de cette publication, néanmoins 

utile, est qu’elle ne propose aucune note infrapaginale, seule une bibliographie est présente 

en fin de volume.  

En 1979, Clara Talamo publie son travail intitulé La Lidia Arcaica. Tradizioni 

genealogiche ed evoluzione istituzionale,5 dans lequel elle réalise une comparaison des 

différentes listes généalogiques des dynasties lydiennes et tente de brosser un portrait de 

l’État lydien à l’époque archaïque. 

Retenons aussi la thèse de Jack Martin Balcer,6 publiée en 1984 et intitulée Sparda 

By The Bitter Sea. Imperial Interaction in Western Anatolia, dans laquelle il retrace 

l’histoire de la satrapie de Sardes à l’époque achéménide. Pour ce faire, il consacre un 

chapitre de seulement vingt-six pages à l’histoire du royaume de Lydie, des origines à sa 

chute aux mains des Perses. Le mérite de cette courte contribution est l’intérêt que porte 

l’auteur sur l’organisation interne du royaume lydien. 

Outre les différents volumes publiés par l’Archaeological Exploration of Sardis 

reprenant les résultats des fouilles entreprises entre 1953 et 1975, est paru en 1983, sous la 

direction de G. M. A. Hanfmann, un recueil relevant la somme des découvertes 

archéologiques à Sardes et en Lydie.7 Il faudra attendre 2003 puis 2009 pour voir cet 

ouvrage complété par les différents résultats issus de l’archéologie à Sardes et aux 

environs. D’autre part, Aspect of Empire in Achaemenid Sardis d’Elspeth R. M. 

                                                
4 J. G. PEDLEY, Sardis in the Age of Croesus, Norman, University of Oklahoma Press, 1968. 
5 C. TALAMO, La Lidia arcaica : Tradizioni genealogiche ed evoluzione istituzionale, Bologna, Pàtron 
editore, 1979. 
6 J. M. BALCER, Sparda By The Bitter Sea. Imperial Interaction In Western Anatolia, Chico, Scholar Press, 
1984. 
7 G. M. A. HANFMANN et W. E. MIERSE (éd.), Sardis. From Prehistoric to Roman Times. Results of the 
Archaeological Exploration of Sardis. 1958-1975, Cambridge MA & London, Harvard University Press, 
1983. 



 14 

Dusinberre 8  a renouvelé le travail de George Hanfmann pour la Lydie à l’époque 

achéménide, période durant laquelle elle s’imposa comme une des plus puissantes satrapies 

rapidement après la chute de Crésus. La thèse de Christopher H. Roosevelt parue en 2009, 

The Archaeology of Lydia, From Gyges to Alexander,9 permet de prendre la mesure des 

nouvelles découvertes archéologiques réalisées depuis les premières campagnes de fouilles 

à Sardes et en Lydie jusqu’à sa date de parution. Cependant, ce dernier ouvrage ne fait pas 

vraiment la part belle à l’histoire proprement dite de la Lydie : seules cinq pages sont 

consacrées à une présentation historique succincte du royaume lydien à l’époque des 

Mermnades (ca. 687-547 ACN). 

L’ouvrage collectif accompagnant le catalogue de l’exposition The Lydian and 

Their World, tenue entre février et mai 2010 au Yapı Kredi Vedat Nedim Tör Museum à 

Istanbul,10 est composé de plusieurs articles rédigés par des spécialistes du monde lydien et 

anatolien. Le volume propose un aperçu de l’histoire, de l’art, de la langue ainsi que de la 

société lydienne et porte sur les siècles allant de la préhistoire à la période romaine. 

Néanmoins, cette contribution richement illustrée ne s’attarde que brièvement sur 

l’organisation interne du royaume et la politique extérieure menée par les Mermnades. 

Un seul article se penche sur les relations entre les rois lydiens et les Grecs d’Ionie. 

Enfin, l’année 2016 a vu la parution de l’opuscule de la linguiste Annick Payne et 

de l’historien Jorit Wintjes, spécialiste de la période romaine impériale.11 Cet ouvrage se 

présente, à en croire son sous-titre, comme une introduction à l’histoire lydienne. 

En réalité, en ce qui concerne le volet historique de l’ouvrage, seules treize pages sont 

consacrées à l’histoire de la dynastie mermnade. Dans cette partie, les auteurs offrent un 

récit d’ordre événementiel, mettant à contribution les différentes sources anciennes traitant 

de l’histoire lydienne, en ne les citant que ponctuellement. De plus, ce bref résumé des 

connaissances acquises sur l’histoire lydienne à ce jour souffre du manque de références 

bibliographiques en notes infrapaginales ainsi que dans la bibliographie finale, composée 

principalement de références à des ouvrages anglophones et germanophones. 

Même l’étude de Georges Albert Radet n’y figure pas. 

                                                
8 E. R. M. DUSINBERRE, Aspect of Empire in Achaemenid Sardis, Cambridge, Cambridge University Press, 
2003. 
9 C. H. ROOSEVELT, The Archaeology of Lydia. From Gyges to Alexander, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2009.  
10 N. D. CAHILL (éd.), Lidyalılar ve Dünyaları. The Lydians and Their World, Istanbul, Yapı Kredi Yayınları, 
2010. 
11 A. PAYNE et J. WINTJES, Lords of Asia Minor. An Introduction to the Lydians, Wiesbader, Harrasowitz 
Verlag, 2016 (Philippika). 



 15 

Nous constatons donc sans peine que depuis la publication de la thèse de Georges 

A. Radet, aucun ouvrage ne s’est attardé spécifiquement et en profondeur sur 

l’organisation interne et sur la politique extérieure du royaume lydien à l’époque des 

Mermnades. Par ailleurs, le volume de G. A. Radet, paru il y a plus de cent vingt ans, 

reflète bien les préoccupations de son temps. Marquée par l’école méthodique et teintée de 

philhellénisme, sa thèse rend compte de la géographie de la Lydie, des origines de la 

dynastie mermnade et de son histoire, de même que de la civilisation lydienne. Cet ancien 

historien « athénien » mettait ainsi l’accent sur les échanges et les rapports entretenus entre 

le monde grec qu’il admirait et le royaume mermnade qu’il percevait avec sympathie. G. 

Radet conclut par ailleurs son ouvrage sur ces mots : « La Lydie fut donc pour les Grecs, 

au temps des Mermnades, un vaste champ d’étude, un merveilleux foyer d’inspiration. 

À ce titre, il convenait d’écrire l’histoire d’une époque, d’un pays et d’une race qui forment 

la transition naturelle entre le déclin des grandes monarchies orientales et la radieuse 

adolescence du génie hellénique ».12 

C’est sur ces constatations, et au vu de la quasi absence de travaux portant sur 

l’organisation interne et sur la politique extérieure menée par le royaume lydien (c’est-à-

dire à la fois la manière dont les souverains lydiens gouvernaient leur royaume et menaient 

des relations avec leurs voisins)13, que nous avons décidé d’entreprendre l’étude de ce sujet 

en considérant les nombreux apports de l’archéologie et des travaux d’historiens parus 

depuis 1893. Nos recherches se focaliseront sur les règnes des deux derniers rois 

mermnades, Alyatte et Crésus, car c’est sous l’autorité de ces deux souverains, que le 

royaume de Lydie atteindra son développement maximal. Cette politique expansionniste va 

amener Sardes à entrer en contact, et vite en conflit, avec ses voisins immédiats, les cités 

grecques de l’Est égéen et divers peuples et royaumes orientaux comme les Phrygiens, les 

Mèdes et les Perses, voire aussi à établir des contacts avec plusieurs communautés de 

Grèce continentale ainsi qu’avec les Babyloniens et les Égyptiens.  

Déjà lors de notre mémoire de master intitulé Recherches autour de la figure de 

Crésus de Lydie, 14  nous nous étions penché rapidement sur cette problématique. 

L’opportunité qui nous a été fournie de réaliser une thèse doctorale nous a donc permis de 

reprendre plus en détail l’examen des différents conflits qui ont confronté Alyatte et Crésus 

                                                
12 G. A. RADET 1893, p. 304. 
13 Selon le dictionnaire Le petit Robert de la langue française 2017, la politique extérieure est « la manière de 
mener des relations avec les autres États ».  
14 K. LELOUX 2011. 



 16 

à leurs voisins grecs et orientaux, de même que d’explorer les types de liens et les relations 

tissées avec ceux-ci. Cependant, afin de pouvoir entamer pareille enquête, il convenait 

d’étudier au préalable la vie politique interne du royaume lydien ainsi que l’organisation de 

son pouvoir. 

Un dépouillement bibliographique d’ouvrages ne traitant pas directement du 

royaume lydien, mais de ses principaux voisins s’est rapidement imposé comme une 

démarche indispensable, étant donné la pauvreté documentaire portant sur le royaume 

lydien. De ce point de vue quelques études éclairantes sur l’Ionie, la Perse, la Médie ainsi 

que Babylone, parues ces quelques quinze dernières années, se sont révélées très utiles. 

Pour l’Ionie, on doit les plus notables à Alan M. Greaves avec ses deux monographies. 

La première, parue en 2002, s’attarde sur la cité de Milet durant la période archaïque,15 

la seconde de 201016 dresse, quant à elle, un portrait de l’ensemble de l’Ionie durant cette 

même période.  

Bien entendu, l’approche de cette région d’Asie Mineure ne peut être réalisée sans 

se pencher sur les travaux relatifs aux grandes cités ioniennes de cette époque. En guise 

d’exemples : la monographie d’Alan Greaves,17  déjà mentionnée, ainsi que celle de 

Vanessa Gorman pour la cité de Milet,18 les différents travaux de Michael Kerschner pour 

la cité d’Éphèse,19 ainsi que les contributions de Mekrem Akurgal pour l’Ancienne 

Smyrne.20  

En ce qui concerne l’histoire de l’Orient, à savoir les royaumes perse, babylonien, 

et mède, la somme de Pierre Briant parue en 1996 et traduite en anglais en 2002 s’impose 

toujours comme l’ouvrage de référence.21 Néanmoins, d’autres contributions plus récentes 

viennent apporter leur lot d’informations non négligeables. On songe directement, pour la 

Perse, aux travaux d’Helen Sancisi-Weerdenburg,22 Maria Brosius,23 Amélie Kurth,24 

et Matt Waters.25 L’histoire des Babyloniens et des Mèdes aux VIIe et VIe siècles a 

                                                
15 A. M. GREAVES 2002. 
16 A. M. GREAVES 2010. 
17 A. M. GREAVES 2002. 
18 V. GORMAN 2001. 
19 M. KERSCHNER et al. 2000 ; 2008 ; M. KERSCHNER 2008 ; 2010 ; M. KERSCHNER et W. PROCHASKA 2011. 
20 M. AKURGAL 2005 ; 2006 ; 2007. Sans oublier les travaux de J. M. COOK  (1958/1959 ; 1985 ;  etc.). 
21 P. BRIANT 1996 ; 2002. Sans oublier bien sûr les travaux de David Stronach (1978 ; 2007)  
22 H. SANCISI-WEERDENBURG 1988; A. KURTH & H. SANCISI-WEERDENBURG 1991 ; A. KURTH, M. ROOT & 
H. SANCISI-WEERDENBURG 1994.  
23 M. BROSIUS 2006 ; 2007. 
24 A. KURTH 2007; 2014. 
25 M. WATERS 2011 ; 2011 (b) ; 2014 ; 2017. 



 17 

également fait l’objet d’études plus ou moins récentes. Nous avons pu compter en 

particulier sur les contributions de Paul Alain Beaulieu,26 Robert Rollinger,27 Donald J. 

Wiseman,28 Robartus Van der Spek,29 Stefan Zawadzki,30 ainsi que sur les travaux de 

Geoffrey Summers.31   

Naturellement, l’étude des relations diplomatiques des deux derniers mermnades ne 

pouvait être envisagée sans recourir à des ouvrages plus généraux sur la diplomatie dans le 

monde grecque et oriental antique. Dans cette perspective, le récent ouvrage d’Adalberto 

Giovannini offre une synthèse sur ce que l’on sait des relations internationales en Grèce du 

VIIe siècle ACN au IIe siècle ACN.32 Évidemment, des travaux plus anciens ne sont 

certainement pas à écarter comme ceux de Frank Adcock et Derek J. Mosley se penchant 

sur la diplomatie en Grèce,33 et celui de Gabriel Herman sur les relations d’hospitalité dans 

le monde grec.34  

Un point de vue synchronique et diachronique de la diplomatie dans le monde 

oriental devait également être envisagé. C’est pourquoi les contributions de Gary Beckman 

et de Trevor Bryce sur la diplomatie chez les Hittites35 étaient à compulser. Pour les 

relations internationales entretenues par les autres royaumes orientaux aux VIIe et VIe 

siècles ACN, il convenait de sonder les études relatives aux Perses, Babyloniens et Mèdes 

susmentionnées.  

Enfin, pour les peuples d’Anatolie centrale comme les Phrygiens, les fouilles de 

plusieurs sites archéologiques dans cette région ont permis ces dernières années d’avancer 

à grands pas sur la compréhension de l’ancien royaume de Midas. Il était ainsi approprié 

d’exploiter les ouvrages récents de Charles B. Rose,36 G. Kenneth Sams,37 pour le site de 

Gordion, ainsi que les contributions de Suzanne Berndt-Ersöz sur les sites cultuels en 

Phrygie.38 

 
                                                
26 P. A. BEAULIEU 1989. 
27 R. ROLLINGER 2003 ; 2008. 
28 D. J. WISEMAN 1985 ; 1991. 
29 R. J. VAN DER SPEK 2014. 
30 S. ZAWADZKI 1988 ; 1988 (b) 2010 ; 2011/2012. 
31 G. D. SUMMERS 1997 ; 1999 ; 2000 ; 2006 (a) (b) ; 2013 (a) (b) (c), etc. 
32 A. GIOVANNINI 2007. 
33 F. ADCOCK et D. J. MOSLEY 1974.  
34 G. HERMAN 1987. 
35 G. BECKMAN 1995; T. BRYCE 1998 ; 2002. 
36 C. B. ROSE 2012 (a) (b) ; 2016 ; C. B. ROSE et G. DARBYSHIRE 2011 
37 G. K. SAMS 2005 ; 2012. 
38 S. BERNDT-ERSÖZ 2006 ; 2008 ; 2009. 



 18 

Notre travail à finalité historique se veut naturellement construit sur les sources 

anciennes. Cependant, force est de constater que leur abondance sur le sujet de notre 

enquête est plus que limitée. Pour l’histoire du royaume lydien avant l’arrivée de Cyrus II, 

c’est dans le livre I de l’Enquête d’Hérodote que l’on trouve le plus d’informations. 

Si l’historien d’Halicarnasse en vient à traiter de la Lydie mermnade, c’est parce qu’il veut 

remonter aux origines des guerres médiques qui ont vu s’opposer Grecs et Perses. 

Ce faisant, Hérodote expose à son auditoire et ses lecteurs que ce ne furent pas les Perses 

les premiers barbares qui soumirent les Grecs d’Ionie, mais Crésus, en imposant, 

le premier, le versement d’un tribut aux cités grecques de la côte d’Asie Mineure. À la 

suite d’Hérodote, Xanthos de Lydie s’est également penché sur l’histoire du royaume 

lydien. Malheureusement, de ses écrits ne subsistent que les fragments conservés chez 

Nicolas de Damas. Enfin, d’autres auteurs antérieurs et postérieurs à Hérodote et Xanthos 

fournissent aussi, par la bande, des informations capitales pour la compréhension des 

règnes des derniers Mermnades. On pense alors à Bacchylide, Ctésias de Cnide, 

Xénophon, Diodore de Sicile, Strabon, Plutarque, Polyen, Élien, Justin et divers poètes 

élégiaques du VIIe et VIe siècles ACN comme Mimnerme et Xénophane. Nous ne 

présenterons pas ici la biographie de ces différents auteurs : elle apparaitra dans le corps du 

texte, lors de leur mention.   

Pour ces sources écrites, d’excellentes éditions avec traductions française ou 

anglaise des collections Budé et Loeb ont guidé notre lecture. Retranscrire le texte original 

de ces sources (en grec, latin, voire même akkadien), accompagné de sa traduction 

française, nous a paru le meilleur moyen de rendre compte au lecteur de notre processus de 

réflexion. 

La même procédure a été appliquée aux sources littéraires et épigraphiques 

orientales de même qu’aux sources picturales permettant d’éclaircir la problématique ; 

nous les présenterons le moment venu. Pour notre sujet, ces dernières se révèlent peu 

nombreuses. Nous avons à notre disposition quelques documents babyloniens comme la 

Chronique de Nabonide et le Cylindre de Sippar pour les sources orientales, tandis que 

l’amphore attique à figure rouge attribuée au peintre Myson, et conservée au Louvre, 

constitue la seule source picturale vraiment utile à notre enquête. 

 

 



 19 

Il va de soi que dans le cadre de nos recherches, la documentation issue des fouilles 

archéologiques, et dans une moindre mesure de l’épigraphie, n’étaient en aucun cas à 

négliger. C’est pourquoi nous avons exploité les ouvrages et rapports de fouilles consacrés 

aux différents sites concernés en activité durant la période archaïque en Anatolie. 

Nous avons tenu à participer à une campagne de fouilles afin de nous familiariser 

avec les méthodes utilisées et surtout nous faire un avis plus personnel sur la spécificité de 

ce genre de documentation. C’est ainsi que nous avons pris part, entre juin et juillet 2016, 

au Kaymakçı Archaeological Project, sous la direction du Dr. Christopher Roosevelt de la 

Boston University (USA) et de la Koç University (Istanbul, Turquie). Cette participation 

aux fouilles du site de l’Âge du Bronze de Kaymakçı, à proximité directe de Sardes, a été 

pour nous l’occasion d’un contact direct avec le cadre géographique dans lequel s’inscrit 

notre étude du royaume de Lydie durant la période archaïque, mais aussi l’opportunité de 

visiter à plusieurs reprises le site de Sardes ainsi que de rencontrer Nicholas Cahill, 

directeur du Archaeological Exploration of Sardis. C’est avec son aimable autorisation que 

nous reproduisons dans l’Annexe I les photographies que nous avons prises sur le site de 

Sardes, dans les secteurs en cours d’excavation et non-accessibles au public. 

Nous avons pris le parti de diviser le résultat de ce travail en quatre chapitres. 

Le premier consiste en une présentation des cadres géographique et archéologique de 

l’Asie Mineure. Il nous est apparu indispensable de réaliser ces pages liminaires afin de 

fournir au lecteur les repères nécessaires lui permettant d’appréhender le contexte dans 

lequel a évolué l’ancien royaume lydien. Ce chapitre fournit, par la même occasion, 

l’opportunité de décrire les différents établissements anatoliens reconnus en activité durant 

les règnes d’Alyatte et de Crésus. Nous espérons que cette première étape permettra au 

lecteur de mieux cerner les enjeux que présentaient les différentes campagnes militaires 

entreprises par les deux derniers mermnades aussi bien à l’est qu’à l’ouest de Sardes. 

Les trois chapitres suivants sont consacrés d’abord à l’étude de l’organisation 

interne puis à la politique extérieure; et ensuite aux conflits menés par Alyatte et Crésus, 

qui eurent pour effet de mettre en contact le royaume lydien d’un côté avec les Grecs de 

l’Est, ainsi qu’avec ceux du continent, de l’autre avec certains royaumes orientaux de 

l’époque.  

 



 20 

L’étude de la politique internationale du royaume mermnade comme celle des 

conflits qu’il connut ne peuvent être entamées qu’une fois examinée l’organisation interne 

du pouvoir lydien afin de cerner au mieux de quelle manière les différents établissements 

passés sous contrôle lydien étaient administrés depuis la capitale. C’est pour cette raison 

que le second chapitre fait le point sur ce que l’on sait de la structure du pouvoir lydien. 

Vu l’état clairsemé de nos sources sur ce thème, il ne nous a pas été possible d’effectuer 

une étude détaillée de l’ensemble des pratiques gouvernementales du royaume lydien. 

Néanmoins, nous avons tenté d’exploiter les témoignages antiques afin d’en tirer, en bonne 

critique, les informations essentielles permettant de discerner en particulier les pratiques 

successorales lydiennes, et d’établir un modèle général du mode de gouvernement mis en 

place par les Mermnades. Nous nous sommes donc interrogé sur la composition de la cour 

présente à Sardes, et sur le rôle que celle-ci avait pu avoir dans les conflits dynastiques. 

Cet examen a permis de mieux cerner les enjeux lourds de conséquence de la lutte que se 

sont livrée Crésus et Pantaléon pour la succession de leur père, Alyatte. Cet examen a été 

également l’occasion de montrer combien les circonstances qui ont entouré la montée sur 

le trône de Crésus ne furent pas sans conséquence pour la politique internationale du 

dernier Mermnade. Enfin, par l’intermédiaire du cas d’Adramytteion, l’occasion nous a été 

donnée de nous interroger sur l’organisation administrative du royaume lydien. 

Une fois les jalons posés avec le chapitre deux, la totalité du troisième s’attarde sur 

la politique extérieure d’Alyatte et de Crésus avec leurs principaux voisins grecs et 

anatoliens. Afin de donner à l’intégralité de notre enquête un aspect cohérent, nous avons 

opté pour une subdivision de l’exposé de cette partie en considérant plusieurs ensembles 

géographiques. Un premier volet est dès lors consacré aux actions des rois lydiens à 

l’Ouest, contre les établissements de la côte égéenne d’Asie Mineure. Le suivant s’attarde 

sur les liens tissés par les Mermnades avec la Grèce continentale, et enfin le troisième se 

penche sur les contacts établis par Alyatte et Crésus avec les peuples et royaumes 

orientaux. Tout comme dans le deuxième chapitre, nous avons recouru aux sources 

littéraires et archéologiques à notre disposition, afin de distinguer les relations singulières 

tissées par les deux Mermnades avec leurs voisins.   

Ainsi, le premier volet considère les campagnes militaires entreprises par les deux 

derniers mermnades contre les cités grecques de la côte d’Asie Mineure, de même que les 

types de liens qui unirent l’ensemble des Grecs de l’Est avec Sardes à la suite de ces luttes 

armées. Cette section commence par un état des lieux des différentes cités grecques au 



 21 

lendemain des invasions cimmériennes, avant d’analyser les campagnes lydiennes. Il est 

lui-même organisé par régions géographiques et consacre une première partie aux cités 

d’Ionie, suivie d’une seconde portant sur la Carie, l’Éolide, la Mysie et la Troade. 

Le deuxième volet est consacré aux contacts noués entre les deux Mermnades et 

certains Grecs du continent. Ainsi, nous avons étudié d’abord les liens tissés entre Alyatte 

et la cité de Corinthe, alors aux mains du tyran Périandre, ainsi qu’avec le sanctuaire de 

Delphes. Ensuite, nous avons analysé l’alliance qu’aurait conclue Crésus avec la cité de 

Sparte, de même que sa relation avec les Delphiens. 

Enfin, la troisième partie du chapitre trois porte sur les contacts établis entre les 

Lydiens et les royaumes et peuples orientaux. Nous avons tenté de comprendre de quelle 

manière la Phrygie s’est vue incorporée dans la sphère d’influence lydienne ainsi que la 

façon dont cette région fut administrée par les autorités lydiennes. L’enquête se poursuit 

ensuite avec les Mèdes et la « bataille de l’éclipse » qui opposa Mèdes et Lydiens et qui 

donna lieu à la conclusion d’un traité entre les deux parties. Enfin, ce chapitre se clôture 

par l’examen des alliances que Crésus aurait conclues avec Amasis d’Égypte et le roi de 

Babylone. 

Pour terminer, un quatrième et dernier chapitre est consacré au conflit avec les 

Perses, le dernier peuple avec lequel les Lydiens et Crésus entrèrent en contact. Ce chapitre 

débute par une introduction sur la montée en puissance des Perses sous l’impulsion de 

Cyrus II, avant de se pencher sur la bataille qui opposa les armées lydiennes et les armées 

perses en Ptérie. Une brève description de la composition de l’armée lydienne est ensuite 

réalisée avec la documentation disponible avant l’étude de la bataille de Thymbrara, 

prélude à la prise de Sardes par les troupes perses. Enfin, notre enquête se termine sur 

l’étude de la capture de Sardes par Cyrus et un excursus sur le sort réservé à Crésus, 

dernier des Mermnades. Ici aussi, un recours conjugué aux sources littéraires, 

archéologiques et épigraphiques a été réalisé. Leur utilisation par le prisme de la critique 

historique nous est apparue comme la meilleure façon d’enquêter sur la chute de la 

dynastie mermnade. 

Chaque chapitre, présente des conclusions partielles, permettant de synthétiser les 

principaux résultats de notre enquête. 

 



 22 

Les annexes réunies à la fin de ce travail sont divisées en deux ensembles. 

Le premier rassemble les illustrations exploitées dans la thèse, dont le renvoi figure entre 

parenthèses dans le corps du texte. Le second ensemble consiste en un recueil de fiches de 

catalogue consacrées aux différents sites archéologiques répertoriés et étudiés dans le 

premier chapitre.  

Dans cette thèse, nous avons opté pour la chronologie « traditionnelle » des règnes 

des cinq rois mermnades, et ce malgré l’article récent de Robert Wallace paru en 2016,39 

dans lequel il invite à remonter de presque vingt ans les années de règnes d’Alyatte et de 

Crésus.40 Voici celle adoptée dans notre travail : 

Gygès : ca. 680 – 644 ACN 

Ardys : ca. 644 – fin VIIe siècle ACN 

Sadyatte : ca. fin VIIe siècle – 610 ACN 

Alyatte : ca. 610 – 561 ACN 

Crésus : ca. 560 – 547 ACN 

 En effet, contrairement à ce que pense Robert Wallace qui place la montée sur le 

trône de Crésus vers 580 ACN, il existe de bons arguments qui invitent à conclure que le 

dernier Mermnade a bel et bien succédé à son père vers 560 ACN.41. 

Pour terminer, nous formulons l’espoir que la lecture de notre thèse permettra au 

lecteur de partager le plaisir que nous avons eu à la rédiger. 

                                                
39 R. W. WALLACE 2016. 
40 Celle fixée par Hans Kaletsch et reprise à sa suite. Voir C. H. ROOSEVELT 2009 ; 2012, etc. 
41 Pour notre bref argumentaire, nous invitons le lecteur à lire l’Appendice. 



 23 

Chapitre I 

 

DESCRIPTION GÉOGRAPHIQUE DU ROYAUME LYDIEN ET 
PRÉSENTATION TOPOGRAPHIQUE ET ARCHÉOLOGIQUE 

DES PRINCIPAUX ÉTABLISSEMENTS DU ROYAUME 
LYDIEN À L’ÉPOQUE D’ALYATTE ET DE CRÉSUS



 24 

1.1 Introduction 
 
 

Afin de mieux cerner les enjeux des campagnes militaires menées par Alyatte et 

Crésus en Asie Mineure qui seront au cœur de notre travail, nous consacrons ce chapitre 

liminaire à une description géographique de l’ensemble de l’Anatolie. Celle-ci sera 

prolongée une présentation des hauts-lieux et principaux établissements du royaume 

lydien, en y intégrant les informations essentielles issues de l’archéologie, pour la période 

allant de la fin du VIIe siècle jusqu’au milieu du VIe siècle ACN.  

Ce chapitre comprendra donc deux volets : un premier consacré à une description à 

grands traits de la géographie de l’Asie Mineure, et un second présentant un examen 

méthodique, région par région, des différents sites concernés par la période étudiée. 

La présentation du cadre géographique passera en revue cinq points : le relief et le 

climat, l’hydrographie, l’occupation du sol et ses ressources, le découpage régional que 

présente le royaume lydien à l’époque considérée et pour finir les voies de communication 

utilisées à l’Âge du Fer. Ce dernier point est intéressant pour comprendre comment les 

hommes pouvaient se déplacer dans ces régions aux reliefs parfois très accidentés. 

De son côté, la partie archéologique devra être parcourue en parallèle avec les 

différentes fiches de catalogue disponibles en Annexe II de ce présent travail. Nous avons 

pris le parti d’organiser par région géographique chaque volet de cet examen 

archéologique de l’ensemble des établissements retenus.  

Dans un premier temps, les différents sites archéologiques concernés par l’enquête 

seront présentés, par région, dans leur cadre géographique.  

Dans un second temps, sera proposée une synthèse des informations contenues dans 

les fiches de catalogue, selon quatre axes majeurs : les secteurs d’habitat, les fortifications, 

les nécropoles et les sanctuaires. 

Enfin, nous avons mis en évidence une série de dossiers particuliers où les sources 

littéraires peuvent être mises en relation avec les résultats issus de l’archéologie. 

 

 



 25 

Cette présentation du cadre géographique et archéologique ne se veut en aucun cas 

exhaustive. Elle a seulement pour objectif de procurer au lecteur les informations 

préalables nécessaires à l’étude historique des liens diplomatiques tissés par les deux 

derniers rois mermnades avec leurs voisins grecs et orientaux. 

 

1.2 Géographie 
 

Nous avons pris le parti de décrire, dans ses articulations essentielles et selon ses 

caractéristiques actuelles, la zone qui formera le futur royaume lydien à l’apogée de son 

existence, sous les règnes d’Alyatte et de Crésus : le paysage anatolien depuis les côtes 

égéennes jusqu’au fleuve Kızılırmak, à l’exception de la Lycie et Cilicie.42 La Lydie 

centrale, berceau du royaume mermnade, fera évidemment l’objet d’une attention 

particulière. Néanmoins, nous serons amené à mentionner quelques établissements à l’est 

du Kızılırmak, et nous décrirons aussi à grands traits le secteur compris dans la boucle de 

ce fleuve.43  

 

1.2.1 Le relief et le climat (Fig. 1) 

 

L’Anatolie se répartit en deux grandes régions : une zone côtière (surtout à l’ouest) 

et un hinterland formé de hauts plateaux cernés de montagnes. Cette grande péninsule est 

délimitée par la chaîne du Taurus au sud, l’anti-Taurus à l’est, les Alpes pontiques au 

nord, et enfin les Alpes phrygiennes à l’ouest (Fig. 1). Toutes les terres situées en dehors 

de ce haut plateau anatolien constituent les zones côtières qui peuvent être réparties en 

trois ensembles distincts : celui du Pont, celui du Taurus, et enfin l’Égéen. C’est dans 

cette dernière zone, la plus vaste des étendues côtières, que les établissements grecs vont 

s’installer. La Lydie est donc la région qui assure la transition entre les Alpes 

phrygiennes et la côte égéenne. 

                                                
42 Car, selon Hérodote (I, 28), ces deux régions ne faisaient pas partie de la zone d’influence lydienne. 
43 Pour l’étude géographique de l’Anatolie et de la Lydie, nous renvoyons le lecteur aux travaux de G. A. 
RADET 1896, p. 1-50 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 51-76 ; A. M. GREAVES 2010, p. 45-68 ; M BAZIN et S. DE 
TAPIA 2012, p. 60-91 ; M. E. YAPP et J. C. DEWDNEY 2017 ; R. ANCIAUX 2017. 



 26 

Les quatre grandes chaînes montagneuses encadrant le haut plateau central 

anatolien contribuent également à définir les secteurs climatiques. Ainsi, la zone côtière 

du Pont est marquée par un climat tempéré humide, à la différence des hauts plateaux 

caractérisés par un climat sec et désertique. De leurs côtés, les zones côtières du Taurus et 

de l’Égée sont marquées par un climat méditerranéen (Fig. 2 ; Fig. 3). 

 

1.2.2 L’hydrographie (Fig. 4) 

 

La péninsule anatolienne est parcourue par de nombreux fleuves et rivières. Le 

Kızılırmak, le Sakarya, le Yeşilırmak, le Gediz, le Küçük Menderes, le Büyük Menderes, 

le Bakır Çay, le Ceyhan Nehri, le Seyhan Nehri, et le Göksu Nehri font partie des cours 

d’eau les plus importants à considérer. 

Parmi les fleuves ayant leur embouchure dans la région pontique, le Kızılırmak 

(Halys des Anciens) est le plus long de Turquie. Il prend sa source dans les plateaux 

d’Arménie, coule vers le sud-ouest avant de décrire une large boucle vers le nord, et se 

jette dans la mer Noire. Pour sa part, le Sakarya (ancien Sangarios) prend sa source dans 

les Alpes phrygiennes, coule à travers la Phrygie avant de terminer, lui aussi, sa course 

dans la mer Noire. Le Yeşilırmak (l’Iris dans l’Antiquité), de son côté, nait dans les 

montagnes d’Arménie et termine sa course dans la mer Noire, à l’est de l’Halys. 

Sur la façade égéenne, on notera le Gediz (ancien Hermos), et son affluent le plus 

notoire le Pactole (Sart Çayı), qui est le deuxième plus grand fleuve de Turquie. Prenant 

sa source dans le Mourad Dağı ou Dindymon, il coule à travers la Lydie où il arrose la 

plaine située au nord de la ville de Sardes. Il vient ensuite se jeter dans la mer Égée à 

proximité de Phocée. Le Küçük Menderes, ou « petit Méandre » en turc (ancien 

Caystre) part du Tmole, passe à proximité de la ville d’Éphèse et termine son cours dans 

l’Égée. Le Bakır Çay (le Caïque) coule à proximité de Pergame et débouche dans le 

golfe élaïtique en face de Lesbos. Enfin, le plus long fleuve de la région des côtes 

égéennes est le Büyük Menderes ou « grand Méandre » en turc (le Méandre de 

l’Antiquité) qui prend sa source dans les Alpes phrygiennes et termine sa course dans 

l’Égée, après avoir coulé entre les cités de Milet et de Priène, en face de Samos. 



 27 

Le Ceyhan Nehri, le Seyhan Nehri, et le Göksu Nehri (respectivement pour les 

Anciens : le Pyramos, le Saros et le Calycadnos) sont tous les trois des fleuves qui 

prennent leur source dans le Taurus et Anti-Taurus avant de venir se jeter dans la mer 

Méditerranée en Cilicie. 

Mention doit être faite des lacs qui parsèment le territoire anatolien (Fig. 5). 

Le plus vaste est le lac de Van (l’antique Arsissa Palus), d’une superficie de 3755 km2, 

à l’extrême est de l’Anatolie. Les lacs Tuz Gölü (ancien lac Tatta), Acigöl (ancien lac de 

Sanaos ou lac d’Anava), et Burdur (ancien Ascanius) – le premier dans la région des 

hauts plateaux et d’une superficie de 1500 km2, les deux autres dans la chaîne du Taurus 

et respectivement de 100 km2 et 250 km2 – sont tous les trois des étendues salées. 

À l’inverse, les lacs Beysehir (ancien Karalis) de 650 km2, Suğla (ancien Trogitis) de 80 

km2, et Eğirdir (nom antique inconnu) de 517 km2, dans le Taurus, présentent des eaux 

douces. Enfin, une mention spéciale revient au Marmara Gölü (anc. Lac de Gygès), 

situé à une vingtaine de kilomètres au nord de Sardes et d’une superficie de 45 km2.  

 

1.2.3 L’occupation du sol (Fig. 6) 

 

Bien entendu, la présence de chaînes montagneuses, de fleuves et lacs conditionne 

le mode d’occupation du sol. Ainsi, les embouchures des fleuves sont marquées de 

plaines alluviales propices à l’agriculture intensive. La région des Alpes pontiques est 

caractérisée aujourd’hui par des forêts de sols bruns composées de charmes, chênes, 

châtaigniers, pins et mélèzes. L’ensemble de la côte égéenne et est-méditerranéenne (au 

sud de la péninsule) est marquée par des sols de terra rossa qui favorisent la présence de 

chênes et d’arbustes formant désormais une sorte de maquis. Les flancs du Taurus sont 

occupés par des forêts de sapins et de mélèzes. L’intérieur des terres est, lui, caractérisé 

par des forêts de pins, de chênes et de genévriers, tandis que le plateau central anatolien 

est constitué de steppes (Fig. 7). Cette couverture végétale moderne s’observe aisément à 

l’examen d’une carte satellite de la péninsule anatolienne (Fig. 8). 

 

 



 28 

En ce qui concerne les différents gisements de minerais (Fig. 9), les régions de la 

côte égéenne et des hauts plateaux sont les plus fournies. On constate que les secteurs de 

l’intérieur des terres du plateau central anatolien ainsi que celui des Alpes phrygiennes 

sont exploités à l’heure actuelle principalement pour certaines matières premières non-

métalliques (comme la magnésite, le kaolin, la bentonite, etc.). La côte égéenne, 

et surtout la Troade, est exploitée aujourd’hui pour ses minéraux métalliques comme l’or, 

l’argent, le fer, le zinc et le plomb.    

 

1.2.4 Le monde lydien région par région  

 

Comme nous l’avons signalé plus haut, nous nous bornerons ici à opérer un 

découpage géographique de l’aire que formera le royaume lydien sous les règnes 

d’Alyatte et de Crésus, c’est-à-dire celle comprise entre les côtes de la mer Égée à l’est 

jusqu’au Kızılırmak à l’ouest, à l’exception de la Lycie et de la Cilicie (Fig. 10). 

Les territoires lydiens peuvent être ainsi divisés en neuf régions distinctes. La Lydie 

proprement dite, puis du nord au sud la Troade, la Mysie, l’Éolide, l’Ionie, la Carie et à 

l’est la Phrygie qui, elle-même, peut-être subdivisée en trois régions : la Phrygie centrale, 

les Hautes Terres de Phrygie ainsi que la Phrygie nord-occidentale. 

Donner des limites fixes et précises à ces territoires est une tâche irréalisable et à 

vrai dire sans grande pertinence. En revanche, on notera que les noms donnés à ces 

différentes régions ont été fixés dans la littérature dès l’Antiquité en fonction de 

l’appartenance ethnique des peuples qui y habitaient et de leur langue vernaculaire.44  

Encore une fois, les limites entre ces régions sont le plus souvent des zones de transition 

où, estime-t-on, plusieurs groupes ethniques de cultures et de langues différentes 

pouvaient cohabiter.45 

 

 

 

                                                
44 Pour les limites approximatives des différentes régions de l’ancien royaume lydien, voir J. M. BALCER 
1984 ; C. FOSS, S. MITCHELL et G. REGER 1994 ; C. FOSS & S. MITCHELL 1994 ; C. FOSS & G. REGER 1994 ; 
Y. DREW-BEAR 1996 ; C. H. ROOSEVELT 2009 ; M. H. HANSEN et T. H. NIELSEN 2004 ; B. VERGNAUD 2012.  
45 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 37. 



 29 

La Lydie 

 

Précisons que dans ce travail, nous entendons par « Lydie » l’ensemble du territoire 

du royaume lydien primitif (Fig. 11), à ne pas confondre avec le royaume lydien dans son 

expansion maximale qui s’étendait de la mer Égée à l’Halys, et qui englobait différents 

peuples soumis à l’autorité des Mermnades. Dans cette acception, cette Lydie des 

premiers temps est délimitée au sud par le Méandre (actuel Büyük Menderes) qui la 

séparait de la Carie. L’ancienne ville de Kydrara (mod. Sarayköy), sorte de pays des 

« trois frontières »,46 faisait le lien entre la Lydie, la Carie et la Phrygie. La limite entre 

cette dernière et la Lydie devait suivre le cours du Méandre en l’amont et ses affluents 

vers le nord-est.  

La chaîne du Temnos (Simav Dağları), quant à elle, marque la frontière nord du 

vieux pays lydien, le cours du Caïque départageant la Lydie de la Mysie. 

Enfin, l’extrémité occidentale est au contact des domaines acquis par les cités grecques 

fondées sur le continent.47 

Cette « petite » Lydie est arrosée par le fleuve Gediz, le long duquel s’est 

développée une agriculture intensive.48 Le secteur bénéficiait de fait d’une vaste plaine 

alluviale. Elle voit aujourd’hui également la présence de forêts de sapins et de mélèzes 

sur le massif montagneux du Tmole (mod. Boz Dağ) au sud. Au nord et à l’est, c’est 

plutôt des arbustes et des chênes qui caractérisent le paysage (Fig. 6). En raison de la 

présence de ces massifs montagneux qui entourent Sardes, la vallée de l’Hermos et les 

abords du lac de Gygès possèdent un climat humide, tandis que le reste de la Lydie 

bénéficie d’un climat méditerranéen (Fig. 3).49 

La région est pourvue de gisements d’or sur le plateau d’Uşak à l’est, d’antimoine 

et de mercure dans l’Aydin Dağlari au sud-ouest et de nickel au nord-ouest. La Lydie 

compte également des mines de marbre, d’alunite, de feldspath, de zéolite et d’émeri 

(Fig. 9).  

 

                                                
46 Comme aux Trois Frontières, point de rencontre entre les Pays-Bas, l’Allemagne et la Belgique près de 
Gemmenich. 
47 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 37-39 ; C. H. GREENEWALT 2010 (a), p. 7-11. 
48 Selon Christopher Roosevelt, c’était déjà probablement le cas durant l’Antiquité. C. H. ROOSEVELT 2009, 
p. 33. 
49 Ce climat n’aurait pas changé depuis plus de 3000 ans. C. H. ROOSEVELT 2009, p. 47. 



 30 

La Troade  

 

Cette région occupait le nord-est de l’Asie Mineure délimitée au nord, sud et ouest, 

par la mer Égée. Les chercheurs modernes s’accordent à lui donner le fleuve Aisepos 

(actuel Gönen Çayı) comme limite orientale (Fig. 12).50  

Le sol de la Troade est occupé de nos jours par des maquis près des côtes 

égéennes ; des forêts de pins, chênes et genévriers sur la chaîne de l’Ida (mod. Kaz Dağı) 

à l’est et des forêts de chênes, de charmes et de châtaigniers dans les zones des 

embouchures du Granique (mod. Biga Çayı), et de l’Aisepos (Fig. 6). Son climat est, tout 

comme celui de l’Ionie, semi-aride. C’est dans cette région que les activités d’extraction 

minière sont à l’heure actuelle les plus notables, impliquant en particulier les mines de 

plomb et de zinc tout le long de la chaîne de l’Ida, et d’or aux environs de Çanakkale. 

 

L’Éolide et la Mysie 

 

L’Éolide (Fig. 13) était délimitée au nord par Adramytteion et la plaine de Thèbè, 

à l’ouest par la mer Égée, au sud par le golfe de Smyrne et le fleuve Hermos qui 

marquaient la limite avec l’Ionie. Enfin, au nord-ouest, la chaîne du Madra Dağı la 

séparait de la Mysie, et au sud-ouest le fleuve Caïque et la montagne du Yunt Dağı 

jouaient ce même rôle de séparation.51  

Pour sa part, la Mysie (Fig. 14) connaissait comme frontière, au nord, la mer de 

Marmara. À l’ouest, c’étaient la chaîne de l’Ida et l’Aisepos qui la séparaient de la 

Troade. La chaîne du Temnos et le Caïque marquaient sa frontière avec la Lydie au sud. 

Et enfin, la chaine du Uludağ (mont Olympe de Mysie), à l’est, formait la limite avec la 

Phrygie nord-occidentale.52  

 

 

 

                                                
50 S. MITCHELL 2004, p. 1000. 
51 L. RUBINSTEIN 2004, p. 1033. 
52 C. FOSS 1997, p. 785. 



 31 

Le paysage de la Mysie est caractérisé aujourd’hui par la présence de forêts de 

châtaigniers, de chênes et de charmes dans la vallée du cours du Simav Çayı 

(anc. Mekestos) et dans le delta lorsqu’il rejoint la mer de Marmara. Des forêts de chênes 

et de genévriers recouvrent les flancs des montagnes. L’Éolide, pour sa part, bénéficie 

d’une plaine alluviale le long des côtes et dans le delta du Caïque. Dans l’intérieur des 

terres, ce sont des arbustes et des chênes qui prédominent (Fig. 6).  

Le climat de la plaine de Thèbè ainsi que du nord de la Mysie peut être qualifié de 

semi-humide tandis que le reste de ces régions est semi-aride (Fig. 3). 

L’Éolide et la Mysie possèdent de nombreux gisements métallifères et de diverses 

autres matières premières (Fig. 9). Pour les minerais, en Éolide, c’est surtout l’or et 

l’argent qui sont extraits à l’heure actuelle. Pour la Mysie, c’est le plomb, le zinc le fer et 

le chrome. En ce qui concerne les autres matières premières, la Mysie se distingue par ses 

nombreux dépôts de marbre, de perlite, sans oublier le kaolin (aussi présent en Éolide) et 

la magnésite. 

 

L’Ionie 

 

L’Ionie (Fig. 15) était délimitée, au nord, par l’Hermos qui la séparait de l’Éolide, 

à l’ouest par l’Égée, au sud par le Méandre qui formait la frontière avec la Carie, et à l’est 

par la Lydie. Précisons que Teichiussa, Milet et Didymes, situées en territoire carien, 

étaient rattachées par leur culture et l’appartenance ethnique de leurs habitants, 

à l’Ionie.53 

Les vallées de l’Hermos et du Méandre irriguent toujours de riches plaines 

alluviales propices à l’agriculture. Le reste des côtes est, à bien des endroits sensibles, 

caractérisé à l’heure actuelle par la présence d’arbustes et de chênes tandis qu’à 

l’intérieur des terres, les flancs des montagnes du Tmole et du mont Messogis 

(mod. Aydin Dağlari) se voient couverts de forêts de sapins et de mélèzes (Fig. 6). 

Le climat de l’Ionie peut être qualifié de semi-aride, avec un faible taux d’humidité 

(Fig. 3). 

 

                                                
53 C. FOSS & G. REGER 1994, p. 937-938 ; L. RUBINSTEIN 2004, p. 1053-1055. 



 32 

Ainsi, ce sont les anciennes cités de Smyrne, de Phocée et de Milet qui tiraient 

davantage profit de leur situation à proximité de l’embouchure de l’Hermos et de la 

vallée du Méandre en bénéficiant des plaines alluviales qui les bordaient. N’oublions pas 

qu’à l’époque archaïque, Milet, contrairement à sa situation actuelle, se situait en bordure 

de mer (Fig. 16). En réalité, l’ensemble du littoral égéen a été modifié considérablement 

au fil des siècles.54 

La région est assez pauvre en minerais métallifères (Fig. 9), seuls quelques 

gisements d’argent, d’or, et un de mercure ont été identifiés. L’Ionie possède néanmoins 

de riches gisements de marbre, perlite, émeri et dolomite. 

 

La Carie 

 

 La Carie antique (Fig. 17), située au sud de la Lydie, avait pour limites, au nord, 

le fleuve Méandre et la chaîne du Mykale. Avec la Lydie, la frontière commune se situait 

sur l’Harpasos (mod. Ak Çay), affluent du Méandre ; avec la Lycie à l’est, le même rôle 

était tenu par le fleuve Indus (mod. Dalaman Çay) ; et avec la Phrygie, le plateau de Tabai 

(mod. Tavas) faisait office de territoire de transition. Le domaine carien est caractérisé par 

trois péninsules : celles d’Halicarnasse, de Cnide et de Loryma.55 

 Tout comme en Ionie, ce sont les arbustes et les chênes qui dominent aujourd’hui le 

paysage. Sur les contreforts du Taurus, ce sont des forêts de mélèzes et de sapins qui 

prédominent (Fig. 6). Le sol de la région est essentiellement composé de terra rossa 

(Fig. 7).  Le début de la chaîne du Taurus assez proche de la côte fait que la Carie est une 

des régions de Turquie les plus touchées par les précipitations (Fig. 2). Elle est donc une 

des régions les plus humides de l’Anatolie (Fig. 3). 

 La Carie est assez riche en matières premières. On compte de nombreuses carrières 

de marbre, d’émeri et de graphite (Fig. 9).  

 

 

                                                
54 Voir A. M. GREAVES 2010, p. 45-69. 
55 C. FOSS & G. REGER 1994, p. 937 ; P. FLENSTED-JENSEN 2004, p. 1108 ; B. VERGNAUD 2012, p. 50. Milet 
et Teichiussa sont géographiquement des établissements cariens, mais ils seront abordés dans la partie 
consacrée à l’Ionie dont ils partagent plus largement l’histoire. Donc voir infra. 



 33 

La Phrygie nord-occidentale 

 

Cette région était située à l’ouest de la Mysie, avec laquelle elle partageait les 

chaînes de l’Uludağ (anc. Olympe de Mysie), et de Eğrigöz Dağı au sud (Fig. 18) ; 

au nord, le Sündiken Dağlari la séparait de la Bithynie ; enfin à l’est, ce sont les plaines 

des villes modernes d’Eskişehir et Kütahya qui marquaient la limite avec les Hautes 

Terres de Phrygie. 

 Cette région essentiellement montagneuse, puisque située dans les Alpes 

phrygiennes, est caractérisée à l’heure actuelle par la présence de forêts de mélèzes, 

chênes et genévriers, ainsi que des forêts de châtaigniers, de charmes et de chênes 

(Fig. 6). Le climat de cette zone peut être qualifié de semi-humide (Fig. 3). 

En ce qui concerne les ressources minérales, cet espace présente de nos jours, 

essentiellement, des dépôts de magnésite et de kaolin. L’argent y est également extrait 

des montagnes phrygiennes (Fig. 9).  

 

Les Hautes Terres de Phrygie 

 

Cette aire montagneuse (dominée par le Türkmen Dağ) était située entre les villes 

modernes de Sarayköy au sud – frontière avec la Lydie – Eskişehir au nord et Kütahya à 

l’ouest qui marquent l’ancienne zone frontalière avec la Phrygie nord-occidentale ; et enfin 

la boucle du Sakarya à l’est qui formait la limite avec la Phrygie centrale (Fig. 19).56 

La zone est caractérisée aujourd’hui par la présence de steppes boisées dues à 

l’activité humaine sur les massifs montagneux et de steppes sur les hauts plateaux 

(Fig. 6). Cette végétation est caractéristique d’un climat semi-aride (Fig. 3). 

Les Hautes Terres de Phrygie sont pour l’essentiel exploitées pour leurs dépôts de 

marbre, de magnésite et de kaolin, présents en quantité dans la région. On note aussi la 

présence de gisements d’argent, d’or et de chrome dont on tire actuellement profit 

(Fig. 9). 

 

                                                
56 B. VERGNAUD 2012, p. 24. 



 34 

La Phrygie centrale 

 

Cette zone s’étendait de la mer Noire au nord, jusqu’au Sakarya (anc. Sangarios) à 

l’ouest, au Kızılırmak à l’est et aux flancs du Taurus au sud qui la séparaient de la Cilicie 

(Fig. 20).57 

Cet espace est dominé de nos jours par des steppes naturelles au sud, et, au centre, 

des steppes anthropogéniques ainsi que des forêts de sapins, de mélèzes et de charmes. 

Enfin, des forêts de charmes, de châtaigniers, de chênes, de sapins, de pins sylvestres et 

de mélèzes sont présentes au nord, sur les Alpes pontiques (Fig. 6).  

La Phrygie centrale bénéficie d’un climat semi-aride sur les hauts plateaux, et semi-

humide voire humide si l’on se rapproche des Alpes pontiques et de la côte de la mer 

Noire (Fig. 3). Bien entendu, c’est la présence des Alpes pontiques au nord, du Taurus au 

sud ainsi que des Alpes phrygiennes à l’est qui consacrent pour partie ce climat sec et 

semi-aride au centre du plateau anatolien (sans doute plus déboisé aujourd’hui que dans 

l’Antiquité). Le haut plateau est donc très peu touché par les précipitations, ce qui n’est 

pas le cas de la chaîne montagneuse du Pont, ainsi que la côte de la mer Noire qui retient 

les précipitations (Fig. 2). 

En ce qui concerne les matières premières, cette région ne fournit à l’heure actuelle 

essentiellement que des ressources minérales : marbre, sel gemme, magnésite, bentonite, 

sépiolite, et perlite (Fig. 9).  

 

Les territoires à l’est du Kızılırmak 

 

Ce vaste espace est délimité par la boucle opérée par le fleuve Kızılırmak sur le 

plateau central anatolien. Il est dominé par trois types de climat (Fig. 3) : un climat semi-

aride à l’extrême ouest, aux environs de Kırıkkale, ainsi que dans la région d’Amasya, 

plus au nord ; un climat semi-humide au centre et un climat semi-aride avec une faible 

teneur en humidité pour le reste de cette région. 

 

                                                
57 T. DREW-BEAR 1997, p. 957-958 ; B. VERGNAUD 2012, p. 17. 



 35 

La boucle du Kızılırmak enserre aujourd’hui des steppes naturelles au sud, des 

steppes anthropogéniques au centre et, lorsque l’on se rapproche de la côte de la mer 

Noire, des forêts de mélèzes, de chênes, de genévriers, ainsi que des forêts de 

châtaigniers, de charmes, de sapins et de pins (Fig. 6). 

Cette étendue comprise dans la boucle du fleuve est très peu exploitée pour ses 

matières premières. Seules quelques mines de plomb, d’argent, de zinc et d’antimoine 

sont attestées dans la région d’Amasya et au sud-est de Yozgat ; on trouve des mines de 

sel gemme, de bentonite, de feldspath et de fluorine le long du cours du Kızılırmak 

(Fig. 9). 

 

Constat 

 

À la suite de cette brève description du milieu géographique de l’Anatolie, 

on constate rapidement que l’ensemble des caractéristiques climatiques, géologiques, 

météorologiques ainsi que la répartition du sol de la péninsule anatolienne dépend pour 

beaucoup à l’heure actuelle, et sans doute déjà durant l’Antiquité, de la présence des 

différents massifs montagneux et des principaux fleuves. Leur disposition crée deux 

régions bien distinctes : le plateau central anatolien, et la région des côtes qui l’entoure. 

La Troade, l’Éolide, la Mysie, l’Ionie et la Carie présentent les mêmes types de 

couverture végétale et sont soumises aujourd’hui aux mêmes conditions climatiques. 

Seule la Carie a un climat plus humide dû à la présence de la chaîne du Taurus à l’est. 

Pour sa part,  la Mysie possède davantage de forêts de feuillus dans la mesure où elle est 

située juste au nord des Alpes phrygiennes. Les vallées du Caïque, de l’Hermos et du 

Méandre disposaient de plaines alluviales favorables à l’agriculture et étaient donc 

propices à l’implantation humaine.  

La Lydie pouvait tirer profit de la plaine alluviale de l’Hermos qui arrosait la ville 

de Sardes, enclavée entre les massifs du Tmole au sud et du Temnos au nord, ce qui 

favorisait un climat plus humide que dans le reste de l’Ionie et au centre de l’Anatolie. 

 

 

 



 36 

L’intérieur des terres de l’Anatolie, en partant de la côte égéenne et en progressant 

vers l’est, voyait surgir d’emblée les premiers massifs montagneux des Alpes 

phrygiennes et du Taurus. Ces territoires montagneux ainsi que le plateau central de la 

péninsule anatolienne connaissaient un climat beaucoup plus aride que la région des 

côtes, ce qui n’a pas empêché, comme nous le verrons, l’installation de communautés 

dans cet espace.   

   

1.2.5 Les voies de communication (Fig. 21) 

 

La capitale antique de la Lydie, Sardes, se situait sur une voie de communication 

qui longeait l’Hermos, reliant l’Anatolie occidentale à l’intérieur de l’Asie Mineure. 

Cette route, future section de la « Voie Royale » achéménide, a fait l’objet de nombreux 

travaux concernant son tracé.58 Le but ici n’est pas de trancher pour l’une ou l’autre 

hypothèse en lice mais de passer en revue les différents tracés qui ont été proposés par la 

recherche moderne. Quoi qu’il en soit, les deux principaux itinéraires défendus, l’un 

passant par le nord et l’autre par le sud de l’Anatolie sont attestés et étaient des routes 

fréquentées à l’époque qui nous préoccupe. 

Lorsqu’il relate les préparatifs annonçant la révolte d’Ionie dans son livre V, 

Hérodote transmet des données sur le parcours et la longueur de la Voie Royale des Perses. 

Pour son parcours en terre anatolienne, l’historien précise que celle-ci traversait la Lydie, 

la Phrygie, franchissait le fleuve Halys et se poursuivait en Cappadoce.59 

Cette description – assez sommaire – d’Hérodote (il ne mentionne aucune 

agglomération rencontrée sur son parcours) a donné lieu à plusieurs propositions quant à 

son tracé exact : une première lecture opte pour un cheminement se dirigeant vers le nord 

et traversant l’Halys (mais ce trajet implique une seconde traversée, au sud-ouest, 

qu’Hérodote ne mentionne pas) alors qu’une seconde envisage une progression vers le sud 

(c’est la route empruntée par Xerxès dans sa route vers Sardes et la Grèce)60. Ces deux 

premières hypothèses sont à distinguer d’une troisième, celle reprenant la route empruntée 
                                                
58 Voir entre autres G. A. RADET 1893, p. 23-24 ; J. DEVREKER 1973, p. 14 ; P. DEBORD 1982, p. 11 ; P. 
BRIANT 1991, p. 67-82 ; D. F. GRAF 1994, p.175-178 ; P. DEBORD 1995, p. 89-97 ; P. BRIANT 1996, p. 369-
392 ; D. FRENCH 1998, p. 15-43 ; E. R. M. DUSINBERRE 2003, p. 13-16 ; C. TUPLIN 2004, p. 245-246 ; E. R. 
M. DUSINBERRE 2013, p. 47-49. 
59 HÉRODOTE, V, 52-54. 
60 HÉRODOTE, VII, 26-31. 



 37 

par Cyrus le Jeune.61 Partant de Sardes, son itinéraire passait par Laodicée, Konya 

(l’antique Ikonion de la Lycaonie) avant de rejoindre Zeugma sur l’Euphrate en traversant 

la Cilicie. Il existe un point commun à toutes ces routes : elles permettaient d’éviter la 

région aride et tourmentée que constituait le centre de l’Anatolie (Fig. 21). 

L’itinéraire emprunté par Xerxès est le suivant : au départ de Sardes, la route 

passait par Kydrara, puis arrivait à Colosses. Elle continuait ensuite vers Anava et le lac 

salé (le moderne Acigöl) avant de rejoindre Célènes. La route traversait ensuite l’Halys 

pour atteindre Critalla (Fig. 21).  

Concernant la « voie du Nord », au départ de Sardes, la route menait le voyageur en 

Phrygie nord-occidentale. À partir de là, trois possibilités s’offraient à lui :  

1) après avoir passé l’Halys, il empruntait la route rejoignant l’Arménie en passant 

par Sivas et Erzican.  

2) il suivait la voie traversant l’Halys (à proximité de Kırıkkale), passait par Ptérie 

avant de gagner Kayseri puis Malatya.  

3) le voyageur traversait l’Halys pour rejoindre Kayseri, et passait à l’ouest du 

mont Hasan en direction de Zeugma après avoir franchi les portes de Cilicie. 

Il est fort probable qu’en pratique, ces trois routes coexistaient et étaient 

empruntées en fonction des saisons, des conditions météorologiques et des besoins du 

moment. Devait jouer aussi la situation politique des régions à traverser.62 

Concernant l’itinéraire emprunté par Xerxès, des fouilles récentes conduites par 

l’Université d’Istanbul sur le Yeşilırmak (antique Iris) à Oluz Höyük, à proximité 

d’Amasya (à 150 kilomètres au nord de Yozgat), auraient permis d’identifier ce site avec la 

Critalla mentionnée par Hérodote comme étant le point de ralliement des armées du roi 

perse avant sa marche décisive vers Sardes et la Grèce.63 Si tel était le cas, cela signifierait 

que la route empruntée par Xerxès n’était pas une route passant par le sud anatolien. 

 

                                                
61 Voir XÉNOPHON, Anabase, I, 2. 
62 E. R. M. DUSINBERRE 2003, p. 13-16 
63 Car selon Hérodote (VII, 26), Critalla se situe à l’est de l’Halys et se situait en bordure d’une route menant 
en Phrygie. L’établissement de Oluz Höyük se situe à l’est du Kızılırmak et aurait pu, vu son importance, 
accueillir les troupes perses. Voir Ş. DÖNMEZ et A. YURTSEVER BEYAZıT 2013, p. 165-192 ; 
Ş. DÖNMEZ 2013.  



 38 

Quoi qu’il en soit, il est utile de rappeler que le réseau routier anatolien en place 

durant l’empire perse était déjà, en grande partie, en usage du temps des Lydiens qui en 

avaient hérité des Phrygiens, et avant eux, des Hittites, à la suite des marchands assyriens 

des XIXe-XVIIIe siècles ACN. Les Romains le complétèrent à leur tour, comme leurs 

prédécesseurs, en fonction de leurs propres objectifs.64 

À vrai dire, outre la Voie Royale, il existait d’autres routes à l’intérieur du grand 

espace lydien et il est clair que celles-ci étaient largement conditionnées par le relief. 

Ainsi, par exemple, on a connaissance d’une route reliant Sardes à la cité d’Éphèse. 

Selon Hérodote, en l’empruntant (ca. 130 km) il fallait trois jours pour relier les deux 

villes.65  

Une chaussée reliait également Éphèse à Pergame et Lampsaque, en longeant la 

côte, et mettait de ce fait en contact plusieurs cités grecques côtières entre-elles. Une autre 

jumelait Éphèse et Laodicée.66 En Phrygie, il existait, entre autres, une route reliant 

Gordion à Daskyleion.67 D’autres voies secondaires existaient également au sein du 

royaume lydien. Néanmoins, nous ne les aborderons pas dans ce chapitre vu leur faible 

valeur stratégique durant les règnes de Crésus et de son père Alyatte.  

Encore une fois, l’ensemble du réseau routier anatolien était étroitement soumis aux 

contraintes géographiques de l’ensemble de la péninsule. Par exemple, la voie du sud 

reliant Sardes à Zeugma (mod. Belkis) longeait l’Hermos et la vallée du Cogamos avant de 

rejoindre Kydrara (mod. Sarayköy) et Laodicée (mod. Eskihisar) ; elle traversait ensuite les 

plateaux du Taurus pour redescendre sur Konya (anc. Ikonium), puis longeait les flancs du 

Taurus afin d’éviter le plateau central aride, franchissait les Portes de Cilicie et rejoignait 

Zeugma par la plaine cilicienne.  

Concernant les fleuves, il est impossible de savoir si ceux-ci étaient navigables sur 

certaines sections durant la période archaïque vu le changement de leur tracé depuis cette 

période.68 Ainsi pour l’Hermos, on ignore s’il était utilisé pour le transport. Il est cependant 

possible que ce fleuve ait été navigable en partie, de l’Égée jusqu’à Sardes, dans la grande 

                                                
64 R. D. BARNETT 1975, p. 430-431; M. MELLINK 1988, p. 216 ;  P. DEBORD 1995, p. 89 ; M. BROSIUS 2006, 
p. 53 ; J. VELAZQUEZ MUNOZ 2013, p. 97.  
65 HÉRODOTE, V, 54 et 100. 
66 D. FRENCH 1997, p. 189-196; 1997 (B), p. 179-188. 
67 B. VERGNAUD 2012, p. 31. 
68 C. H. GREENEWALT & M. L. RAUTMAN 1998, p. 504 ; A. M. GREAVES 2002, p. 11; C. LUKE & C. H. 
ROOSEVELT 2009, p. 201 ; A. M. GREAVES 2010, p. 52. 



 39 

plaine de l’Hermos.69 Les fleuves de la côte égéo-anatolienne ont sans doute été navigables 

dans leurs cours inférieurs, par de petites embarcations ; une opportunité qui aurait facilité 

le transport de biens à l’intérieur des terres.70 

 

1.3 Archéologie 
 

Analyser l’organisation interne du royaume lydien et la politique extérieure menée 

par les rois mermnades ne peut pas se réaliser avec le seul recours aux sources littéraires. 

L’apport des résultats issus des fouilles archéologiques est indéniable et permet d’ajouter 

de nouvelles informations que les auteurs anciens ne livrent pas. C’est pourquoi, dans ce 

chapitre, nous réaliserons une brève description des différents sites qui ont livré du 

matériel archaïque des VIIe et VIe siècles ACN.  

Chaque site bénéficie d’une fiche signalétique située dans l’Annexe II intitulée 

« Catalogue des sites », laquelle reprendra le nom moderne du lieu, le plan du site, 

les principaux archéologues en charge de la direction des fouilles, les éléments majeurs 

découverts datant du VIIe et VIe siècles, ainsi que des commentaires additionnels. 

Les sites archéologiques repris dans cette étude ne se limitent pas aux seules 

localités mentionnées dans les Histoires d’Hérodote. En effet, malgré la difficulté qu’il y a 

à organiser des campagnes de fouilles ainsi que des surveys en Turquie, en raison des 

autorisations gouvernementales (longues à obtenir) nécessaires pour ces entreprises,71 

différents sites non-répertoriés par le père de l’Histoire ont tout de même fait l’objet de 

fouilles, et ont livré des vestiges archaïques de l’époque mermnade, voire du matériel 

lydien.  

Comme énoncé au début de ce chapitre, cette partie devra être parcourue en 

parallèle avec les fiches de catalogue disponibles en Annexe II (Volume III, pages 70-157).  

 
                                                
69 C. LUKE & C. H. ROOSEVELT 2009, p. 201. 
70 A. M. GREAVES 2010, p. 52. 
71 Certaines autorisations sont impossibles à décrocher si le site se situe dans la partie est de la Turquie, 
proche du secteur kurde. Ces mêmes autorisations accordées aux universités étrangères sont également 
tributaires du climat politique international : en témoigne la récente éviction des archéologues autrichiens en 
charge des fouilles d’Éphèse durant la fin de l’été 2016. Voir I. DAIF 2016, « La Turquie suspens les fouilles 
autrichiennes à Éphèse », in LE FIGARO, [en ligne],  http://www.lefigaro.fr/culture/2016/09/14/03004-
20160914ARTFIG00247-la-turquie-suspend-les-fouilles-autrichiennes-a-ephese.php. (Page consultée le 19 
juin 2017) 



 40 

1.3.1 Les sites archéologiques 

 

Les différents sites que nous avons repris sont répartis en fonction de leur 

localisation géographique. Ces établissements seront présentés ici en procédant du nord au 

sud. Nous commencerons avec le cœur du royaume mermnade, à savoir la Lydie, puis nous 

poursuivrons par la Troade, l’Éolide et le sud-ouest de la Mysie, l’Ionie, la Carie. 

Nous passerons ensuite à l’est de la Lydie avec la Phrygie centrale, les Hautes Terres de 

Phrygie ainsi que la Phrygie nord-occidentale. Enfin, nous terminerons avec les sites 

installés dans la boucle du fleuve Kızılırmak.  

 

En Lydie (Fig. 22) 

 

La capitale de l’ancien royaume mermnade, Sardes (fiche 1.1), se situe à une 

centaine de kilomètres à l’est de l’actuelle Izmir, le long du fleuve Gediz. Juste au nord 

se trouve le site de Bin Tepe (fiche 1.2), constitué de plus de 116 tumulus répartis entre le 

fleuve Gediz et le lac de Gygès (Marmara Gölü). 

 

En Troade (Fig. 23) 

 

 Abydos (fiche 2.1), sur l’Hellespont, est l’établissement situé le plus au nord de 

cette région. Viennent ensuite Ilion (fiche 2.2), site de l’ancienne Troie homérique, 

et Achilleion (fiche 2.3) qui passait, à l’époque classique, pour abriter le tombeau 

d’Achille. Neandreia (fiche 2.4) et Lamponeia (fiche 2.5) sont tous deux installés à 

l’intérieur des terres. Enfin, sur la côte du golfe d’Edremit se trouvent les sites d’Assos 

(fiche 2.6), Gargara (fiche 2.7) et Antandros (fiche 2.8). 

 

 

 

 



 41 

En Éolide et sud-ouest de la Mysie (Fig. 24) 

 

Cette zone riche en mines aurifères a vu différents sites se développer durant la 

période archaïque. Adramytteion (fiche 3.1), à la limite avec la Troade, est le plus 

septentrional. L’établissement de Pergame (fiche 3.2) est installé le long du Bakır Çay 

(anc. Caïque). Thyessos (fiche 3.3) était, quant à lui, établi à la frontière avec la Lydie à 

l’est. Viennent ensuite Aigai (fiche 3.4), sur le plateau du Gün Dağı, Cymé (fiche 3.5), 

sur le golfe élaïtique, et Larisa sur l’Hermos (fiche 3.6) le long du cours du Gediz. 

 

En Ionie (Fig. 25) 

 

C’est dans cette région que l’on trouve le plus grand nombre d’établissements 

florissants durant l’époque archaïque. Pour la plupart, ces sites sont installés le long des 

côtes de la mer Égée, c’est le cas pour Phocée (fiche 4.1), à l’embouchure du Gediz ; 

Smyrne (fiche 4.2), sur le golfe d’Izmir ; Clazomènes (fiche 4.3), au nord de la péninsule 

de Karaburun ; Érythrées (fiche 4.4), face à l’île grecque de Chios ; Téos (fiche 4.6) et 

Lébédos (fiche 4.7), le premier sur le golfe de Sığacık, le second sur le golfe de Kuşadası ; 

Éphèse (fiche 4.9), durant l’Antiquité à l’embouchure du Caystre (Küçük Menderes) ; 

Priène (fiche 4.13), Myonte (fiche 4.14) et Milet (fiche 4.15) qui durant l’Antiquité 

étaient installés à l’embouchure du Méandre (Büyük Menderes) ; et enfin Didymes (fiche 

4.16), et Teichiussa (fiche 4.17) sur le golfe d’Akbük. Seules Colophon (fiche 4.8), sur le 

Kale Bogazı, Mélié (fiche 4.12), sur le mont Mykale (mod. Dilek Dağı), et Magnésie du 

Méandre (fiche 4.10) sur les rives du Büyük Menderes se situaient à l’intérieur des terres. 

Enfin, les établissements de Chios (fiche 4.5) et de Samos (fiche 4.11) sont de leurs côtés 

installés sur des îles proches de la côte ionienne. 

 

 

 

 

 



 42 

En Carie (Fig. 26) 

 

Les sites d’Aphrodisias (fiche 5.1), entre l’Akdağ et le Karınçalı Dağ, et de 

Mylasa (fiche 5.2), dans la plaine du Sarı Çay, se situent à l’intérieur des terres. 

Les établissements de Pédasa (fiche 5.3) et de Telmessos (fiche 5.4) sont installés, eux, 

sur le golfe de Gökova, dans la Péninsule d’Halicarnasse. 

 

En Phrygie centrale (Fig. 27) 

 

Seuls deux sites sont à dénombrer pour cette région délimitée par le Sakarya à 

l’ouest et le Kızılırmak à l’est. Le premier est Gordion (fiche 6.1), l’ancienne capitale du 

royaume de Phrygie, près de Polatlı. Le second est Çevre Kale (fiche 6.2), près de Yarașli 

sur le Karaca Dağı.  

 

Dans les Hautes Terres de Phrygie (Fig. 27) 

 

Deux établissements sont situés dans cette zone montagneuse : la Cité de Midas 

(fiche 7.1), sur le plateau de Yazılıkaya, et Pessinonte (fiche 7.2), à 50 kilomètres au sud-

ouest de Gordion et à une centaine de kilomètres à l’est de la Cité de Midas.  

 

En Phrygie nord-occidentale (Fig. 28) 

 

Le site le plus éloigné à l’ouest est Daskyleion (fiche 8.1), juste à l’est du Kuș 

Gölü. Les établissements de Şarhöyük-Dorylaion (fiche 8.2) et de Demircihüyük (fiche 

8.3) sont peu éloignés l’un de l’autre. Le premier se situe dans la banlieue nord 

d’Eskişehir, le second au nord-ouest, à 25 kilomètres du centre d’Eskişehir. 

 

 

 



 43 

Les territoires à l’est du Kızılırmak (Fig. 27) 

 

Trois sites sont à répertorier pour cet espace délimité par la boucle du fleuve 

Kızılırmak. Au nord, on trouve Pazarlı (fiche 9.1), à 30 kilomètres au nord-est 

d’Alacahöyük ; vient ensuite Boğazköy (fiche 9.2), site de l’ancienne capitale hittite 

Ḫattuša ; et enfin, on rencontre le site de Kerkenes Dağ (fiche 9.3), à environ 30 

kilomètres au sud-est de Boğazköy. 

 

1.3.2 Synthèse des informations 

 

Dans cette partie, nous entreprendrons une étude transversale des différents 

établissements mentionnés ci-dessus – et décrits, chacun, dans sa fiche de catalogue – 

selon quatre axes. Nous avons choisi l’ordre suivant : les secteurs d’habitat, les 

fortifications, les nécropoles, ainsi que les sanctuaires.  

Ici aussi, cette analyse sera réalisée en fonction des régions géographiques déjà 

décrites plus haut : la Lydie ; la Troade ; l’Éolide et le sud-ouest de la Mysie ; l’Ionie et la 

Carie. En ce qui concerne les trois sous-régions de Phrygie, nous considérerons celles-ci en 

un seul et même ensemble, vu le nombre restreint des sites recensés pour chaque sous-

région ; sans oublier la zone comprise dans la boucle du Kızılırmak. 

Bien entendu, cette analyse ne se veut en aucun cas définitive, dans la mesure où 

pour la plupart des établissements, les fouilles archéologiques n’ont sondé qu’une section 

de la surface à considérer.  

Comme mentionné dans les fiches de catalogue en Annexe II, les archéologues 

n’ont pas encore pu accéder aux niveaux archaïques sur l’ensemble de certains sites. 

N’oublions pas que pour plusieurs établissements, seuls des sondages, des surveys, et de 

courtes campagnes de fouilles ont été réalisés. Ainsi, cette partie se veut être un examen 

des résultats obtenus à ce jour sur l’ensemble des sites concernés.  

 

 

 



 44 

1) En Lydie 

 

a. L’habitat 

 

Les secteurs d’habitat de la ville de Sardes (voir fiche 1.1) ont été localisés à 

l’intérieur des murailles de la cité au nord de l’acropole, et non aux abords du Pactole 

comme l’archéologue G. M. A. Hanfmann le pensait.72 Dans le secteur MMS (Fig. 29) des 

restes de maisons calcinées ont été découverts (Fig. 30). Ces maisons ont livré des traces 

de leurs équipements de la vie quotidienne : leur vaisselle, leur cuisine, et même des restes 

de nourriture (Fig. 31).  

Les maisons du secteur HOB étaient organisées autour d’une seule pièce ; celles-ci 

devaient en outre remplir des fonctions commerciales.73 Des murs en terrasse découverts 

aux pieds du secteur de la forteresse byzantine (ByzFort) devaient probablement contribuer 

à monumentaliser un espace réservé au pouvoir : un palais et d’autres bâtiments 

administratifs.74  

Il semble qu’à la suite de la conquête perse, la population de Sardes ait été 

déplacée. En effet, à différents endroits situés à l’intérieur de l’enceinte fortifiée, 

des couches hellénistiques succèdent directement aux couches lydiennes. Pareille 

expulsion de la population permettrait de rendre compte de la multiplication, après cette 

date, des habitats ruraux et de leurs nécropoles aux alentours de Sardes et en Lydie.75 

 

b. Les fortifications 

 

Les fouilles ont permis de mettre au jour des vestiges de l’impressionnante muraille 

de la ville de Sardes. Cette enceinte, longue de 3,5 kilomètres, était une des plus grandes 

d’Asie Mineure et pouvait, par endroits, atteindre quarante mètres d’épaisseur.  

                                                
72 G. M. A. HANFMANN, 1964 ; 1968 ; 1983. 
73 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 63-64 ; N. D. CAHILL 2008, p. 116 ; 2010, p. 77-81. 
74 W. M. MIERSE 1983, p. 45-46 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 77-80 ; E. R. M. DUSINBERRE 2003, p. 73-
75 ;  voir également pour l’architecture lydienne : C. RATTÉ 1989 ; 1993 ; 2011. 
75 C. H. ROOSEVELT 2006, p. 61-76 ; 2009, p. 100-102. 



 45 

L’étude du secteur MMS/N (Fig. 29) a révélé les restes d’une porte marquant 

l’entrée ouest de la ville (Fig. 32). 76 L’acropole était également fortifiée, mais plus aucune 

trace monumentale ne subsiste du rempart de l’époque lydienne. Notons que des tunnels 

reliaient l’acropole au secteur de la forteresse byzantine.77  

 

c. Les nécropoles 

 

Sardes possède deux nécropoles : une première, située à l’ouest du Pactole 

(Fig. 33), fut utilisée depuis l’Âge du Bronze jusqu’à la période romaine.78 La seconde est 

située au nord de la ville et est constituée de tumulus (116 aujourd’hui). Cet endroit, appelé 

Bin Tepe (Fig. 34) a été exploité du VIIe siècle au IVe siècle ACN.79  

Les trois plus anciens tumulus sont le Koca Mutaf Tepe, le Kır Mutaf Tepe, et le 

Karnıyarık Tepe. Le plus imposant est le Koca Mutaf Tepe (Fig. 35) avec ses 63 mètres de 

haut et ses 355 mètres de diamètre. Celui-ci abrite une chambre funéraire en marbre 

retrouvée malheureusement vide (Fig. 36), dont les techniques de maçonnerie sont 

identiques à celles utilisées pour les remparts de Sardes.80  

Vient ensuite le Kır Mutaf Tepe (Fig. 37) qui n’a pratiquement pas été étudié.81  

Le Karnıyarık Tepe (Fig. 38) a la particularité d’abriter un mur de soutènement à 

l’intérieur du tertre (Fig. 39). Cependant, sa chambre funéraire n’a pas encore été 

localisée.82 

 

                                                
76 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 63-64 ; N. D. CAHILL 2010, p. 77-81. 
77 G. M. A. HANFMANN 1962, p. 5 ; 1963, p. 35-37 ; Pour Nicholas Cahill, ces tunnels devaient alimenter 
l’acropole en eau. N. D. CAHILL 2008, p. 120. Lors de notre entretien avec Nicholas Cahill en juillet 2016, 
celui-ci nous a appris que ces tunnels n’avaient jamais vraiment fait l’objet d’une fouille systématique 
(excepté celle de C. H. Greenewalt en 1961). Il est donc très difficile de pouvoir les dater avec précision. 
78 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 139 ; E. BAUGHAN 2010. 
79 Voir entre autres : G. A. RADET 1893, p. 40 ; G. M. A. HANFMANN et R. U. RUSSIN  1983 ; C. RATTÉ 
1994 ; C. H. GREENEWALT et M. L. RAUTMAN 2000, p. 676 ; C. H. ROOSEVELT 2006, p. 67 ; C. H. 
ROOSEVELT 2009, p. 143-146 ; C. H. ROOSEVELT 2012, p. 905. 
80 C. RATTÉ 2011, p. 3-8. 
81 G. M. A. HANFMANN et R. U. RUSSIN  1983, p. 60-61 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 144 ; C. RATTÉ 2011, p. 
51. 
82 J. G. PEDLEY 1968, p. 60-70 ; C. RATTÉ 1994, p. 157-161 ; 2011, p. 5-6 et 50-51 ; et « Bin Tepe, The 
Tumulus of Alyattes and Karnıyarık Tepe » in THE ARCHAEOLOGICAL EXPLORATION OF SARDIS, Digital 
Resource Center, [en ligne], http://sardisexpedition.org/en/essays/about-bin-tepe. (Page consultée le 10 
février 2016) 



 46 

d. Les sanctuaires 

 

De l’époque archaïque, seuls deux autels ont été découverts. Le premier, daté des 

environs de 500 ACN, a été mis au jour à l’intérieur du temple d’Artémis (Fig. 40).83 

Le second est un petit autel dédié à la déesse Cybèle (Kuvava), retrouvé dans le secteur PN 

(voir plan fiche 1.1), zone réservée à la raffinerie de l’or, juste à l’est du Pactole (Fig. 41).  

Enfin, un sanctuaire de Cybèle (Kuvava) n’est connu par l’archéologie que par les 

spolia retrouvés dans la synagogue datant de l’époque romaine (Fig 42).84  

 

2) En Troade 

 

a. L’habitat 

 

Malgré le faible nombre de campagnes de fouilles effectuées sur différents sites de 

cette région, quelques secteurs d’habitat ont été identifiés : à Ilion (voir fiche 2.2),85 où des 

zones d’habitat ont été localisées aux alentours des remparts de l’Âge du Bronze, celles-ci 

ont livré des fibules et un chapiteau éolique ; à Neandreia (voir fiche 2.4),86 où l’habitat se 

situait à l’intérieur même du mur d’enceinte ; à Lamponeia (voir fiche 2.5),87 où les 

habitations devaient se situer dans la ville basse ; et à Gargara (voir fiche 2.7),88 où des 

traces très ténues ont été retrouvées à l’aide de la céramique découverte sur place.  

 

 

 

 
                                                
83 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 80-81 ; « The Altar of Artemis » in THE ARCHAEOLOGICAL EXPLORATION OF 
SARDIS, Digital Resource Center, [en ligne], http://sardisexpedition.org/en/essays/about-lydian-altar. (Page 
consultée le 5 juillet 2017) 
84 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 82-84 ; C. H. GREENEWALT 2010 (d), p. 135-142 ; N. D. CAHILL 2010 (a), p. 
101. 
85 S. MITCHELL 2004, p. 1009 ; C. B. ROSE 2006, p. 189-190 ; B. VERGNAUD 2012, p. 237. 
86 F. LANG 1996, p. 232-233 ; A. SCHULZ 2000 ; T. MAISCHATZ 2003, p. 82-83 ; S. MITCHELL 2004, p. 
1012 ; B. VERGNAUD 2012, p. 83. 
87 J. M. COOK 1973, p. 261 ; A. SCHULZ 2000, p. 22-29 ; B. VERGNAUD 2012, p. 82. 
88 R. STUPPERICH 1996, p. 127-129 ; S. MITCHELL 2004, p. 1007-1008 ; B. VERGNAUD 2012, p. 81. 



 47 

b. Les fortifications 

 

Des remparts datant du VIe siècle ACN ont été révélés à Achilleion (voir fiche 

2.3),89 où ils entouraient l’acropole. Sur le site de Neandreia,90 le mur d’enceinte daté du 

VIe siècle ACN devait probablement protéger les secteurs d’habitat. Les seuls vestiges de 

Lamponeia sont des murailles qui entouraient l’acropole ainsi que la ville basse.91  

Des murs de l’époque préclassique, autour de l’acropole, ont également été 

découverts à Assos (voir fiche 2.6).92 À Gargara,93 l’ensemble des fortifications n’a pas 

encore été fouillé. Enfin, à Antandros (voir fiche 2.8),94 quelques vestiges d’un mur de 

fortification ont été livrés, mais la configuration générale du mur reste inconnue. 

 

c. Les nécropoles 

 

Des nécropoles ont été découvertes et fouillées sur quatre sites : Achilleion, 

Neandreia, Assos et Antandros. À Achilleion, 95  elle est sise au sud-est du site ; 

à Neandreia,96 les tombes sont localisées à l’extérieur de l’enceinte fortifiée ; la nécropole 

d’Assos constitue la seule trace d’habitat retrouvée sur le site. Les tombes peuvent 

remonter jusqu’au VIIe siècle ACN et étaient situées à l’extérieur de la zone d’habitat.97 

Enfin, à Antandros,98 certaines tombes retrouvées dans la nécropole datent, sur base de la 

céramique, des VIIIe et VIIe siècles ACN.  

 

                                                
89 J. M. COOK 1973, p. 300 ; A. SCHULZ 2000, p. 11-12 ; S. MITCHELL 2004, p. 1003 ; B. VERGNAUD 2012, 
p. 83. 
90 F. LANG 1996, p. 232-233 ; A. SCHULZ 2000 ; T. MAISCHATZ 2003, p. 82-83 ; S. MITCHELL 2004, p. 
1012 ; B. VERGNAUD 2012, p. 83. 
91 J. M. COOK 1973, p. 261 ; A. SCHULZ 2000, p. 22-29 ; B. VERGNAUD 2012, p. 82. 
92 Ü. SERDAROĞLU 1990, p. 1-4 ; Ü. SERDAROĞLU et R. STUPPERICH 1992 et 1993 ; R. STUPPERICH 1994, p. 
57-58 ; F. LANG 1996, p. 223 ; A. SCHULZ 2000, p. 15-16 ; B. VERGNAUD 2012, p. 80. 
93 S. MITCHELL 2004, p. 1007-1008. 
94 S. MITCHELL 2004, p. 1004 ; B. VERGNAUD 2012, p. 82. 
95 M. KORFMANN 1988, p. 391-398. 
96 F. LANG 1996, p. 232-233 ; A. SCHULZ 2000 ; T. MAISCHATZ 2003, p. 82-83 ; S. MITCHELL 2004, p. 1012 
; B. VERGNAUD 2012, p. 83. 
97 Ü. SERDAROĞLU 1990, p. 1-4 ; Ü. SERDAROĞLU et R. STUPPERICH 1992 et 1993 ; R. STUPPERICH 1994, p. 
57-58 ; F. LANG 1996, p. 223 ; A. SCHULZ 2000, p. 15-16 ; B. VERGNAUD 2012, p. 80. 
98 S. MITCHELL 2004, p. 1004 ; G. POLAT et Y. POLAT 2006, p. 89-104 ; G. POLAT et al. 2007, p. 43-62 ; B. 
YILDRIM et M. H. GATES 2007, p. 327-328 ; B. VERGNAUD 2012, p. 82 ; ANTANDROS KAZı BAŞKANLıĞı, 
ANTANDROS. Antik Kenti Kazıları, [en ligne],  www.antandros.org. (page consultée le 25 février 2017) 



 48 

d. Les sanctuaires 

 

À Ilion,99 des vestiges d’un sanctuaire, probablement dédié à Athéna et daté entre 

les VIIIe et VIe siècles ACN, ont été révélés.  

Sur le site de Gargara,100 deux temples ont été identifiés. Le premier se situait dans 

l’espace fortifié à l’est, le second se trouvait, lui, au nord-ouest. Les vestiges de ces deux 

temples ont été datés du VIe siècle ACN. 

 

3) En Éolide et au sud-ouest de la Mysie 

 

a. L’habitat 

 

Le site de Pergame (voir fiche 3.2) a livré de la céramique, des statues et des 

vestiges de citernes, attestant une occupation dès le VIIIe siècle avec une période 

d’intensification aux VIIe et VIe siècles ACN.101 Néanmoins, l’organisation de cette zone 

d’habitat nous est inconnue. La colline sud de Cymé (voir fiche 3.5) aurait abrité une zone 

d’habitation datant des VIIIe et VIIe siècles.102 À Larisa (voir fiche 3.6),103 un palais a été 

mis au jour sur la citadelle dont la datation peut remonter à la période pré-grecque. 

 

b. Les fortifications 

 

Trois murs de fortification ont été mis au jour à Pergame,104 dont au moins un, 

voire deux, date de l’époque pré-classique. Aigai (voir fiche 3.4) possédait un mur de 

fortification entourant la ville ainsi qu’un autre mur protégeant l’acropole.105 Ces deux 

                                                
99 S. MITCHELL 2004, p. 1009 ; C. B. ROSE 2006, p. 189-190 ; B. VERGNAUD 2012, p. 237. 
100 R. STUPPERICH 1996, p. 127-129 ; S. MITCHELL 2004, p. 1007-1008 ; B. VERGNAUD 2012, p. 81. 
101 L. RUBINSTEIN 2004, p. 1048 ; W. RADT 2001, p. 45 ; B. VERGNAUD 2012, p. 80. 
102 L. RUBINSTEIN 2004, p. 1044 ; B. VERGNAUD 2012, p. 77. 
103 F. LANG 1996, p. 229-231 ; L. RUBINSTEIN 2004, p. 1045-1046 ; B. VERGNAUD 2012, p. 78. 
104 W. RADT 1994, p. 63-75, pensait que le mur avait été édifié au VIIe siècle ACN. F. Lang propose quant à 
lui une date à l’Âge du Bronze. Voir F. LANG 1996, p. 234. Voir aussi M. KOHL 2008. 
105 L. RUBINSTEIN 2004, p. 1038-1039 ; A. SOKOLICEK 2009, p. 67 ; E. DOĞER et al. 2010, p. 252 ; B. 
VERGNAUD 2012, p. 77-78. 



 49 

systèmes de fortification ont été datés du VIe siècle ACN. Cymé était, elle aussi, fortifiée 

dès l’époque archaïque : un mur a été découvert sur la pente ouest de la colline sud.106 

À Larisa,107 des murailles entourant la citadelle ont été identifiées. Celle-ci, bâtie avant 

l’arrivée des Grecs, aurait été reconstruite à la période archaïque. 

 

c. Les nécropoles 

 

Le seul matériel archaïque (VIIe siècle ACN) retrouvé à Adramytteion  (voir fiche 

3.1) fut découvert dans les nécropoles, utilisées jusqu’à la période romaine.108 Sur le site de 

Cymé,109 les versants nord-nord-ouest de la colline située au sud-sud-est de l’ancienne 

ville de Cymé ont livré des traces d’une nécropole en activité du VIIe siècle ACN jusqu’au 

VIIe siècle PCN. 

 

d. Les sanctuaires 

 

Le site de Cymé a livré des vestiges d’un sanctuaire probablement dédié à 

Cybèle.110 Celui-ci serait à dater du VIe siècle ACN. À Larisa, un temple a été découvert 

sur l’acropole. Ce temple était séparé du palais par un mur interne à l’enceinte fortifiée.  

 

 

 

 

 

 

                                                
106 J. SCHÄFER et H. SCHLÄGER 1962, p. 40-57 ; F. LANG 1996, p. 224 et B. VERGNAUD 2012, p. 77. 
107 F. LANG 1996, p. 229-231 ; L. RUBINSTEIN 2004, p. 1045-1046 ; B. VERGNAUD 2012, p. 78. 
108 C. FOSS, S. MITCHELL et G. REGER 1994, p. 841 ; L. RUBINSTEIN 2004, p. 1038 ; ADRAMYTTEION 
KAZIZSI ADRA, Adramytteion Archaeological Excavation, [en ligne], 
http://www.adramytteion.org/index.php. (Page consultée le 25 février 2016) 
109 J. SCHÄFER et H. SCHLÄGER 1962, p. 40-57 ; M. H. GATES 1994, p. 275 ; F. LANG 1996, p. 224 ; B. 
VERGNAUD 2012, p. 77 ; A. LA MARCA et a S. MANCUSO 2013. 
110 A. LA MARCA et a S. MANCUSO 2013, p. 7. 



 50 

4) En Ionie 

 

a. L’habitat 

 

Des zones d’habitat ont été identifiées à l’intérieur de l’enceinte fortifiée de Phocée 

(voir fiche 4.1).111 Cependant l’organisation de l’habitat à l’intérieur des murailles est 

difficile à saisir vu la situation de la ville antique sous les bourgs modernes de Foça. 

À Smyrne (voir fiche 4.2),112 l’habitat se concentrait à l’intérieur des murailles de la cité 

(Fig. 43). L’occupation de Clazomènes (voir fiche 4.3) a été localisée sur et autour du 

Liman Tepe. Aux VIIe et VIe siècles ACN, la ville s’étendait de l’acropole au Liman 

Tepe.113 Au sud de l’île de Chios (voir fiche 4.5), sur le site d’Emporio,114 une zone 

résidentielle densément peuplée a été identifiée à l’intérieur des remparts. Pour Téos (voir 

fiche 4.6),115 il est possible que la population fût établie en contrebas de l’acropole. 

Concernant Colophon (voir fiche 4.8),116 comme l’organisation de la cité archaïque est 

inconnue, il est probable que l’habitat fût installé sur les flancs de l’acropole. À Éphèse 

(voir fiche 4.9), deux secteurs d’habitat pré-classique ont été localisés : un premier sur la 

colline Ayasoluk, et un deuxième au nord du Panayır Dağ ainsi qu’entre le Panayır Dağ et 

le Bulbul Dağ (Fig. 44). Le secteur sur la colline Ayasoluk aurait été occupé 

continuellement depuis l’Âge du Bronze jusqu’à la période hellénistique. La zone 

comprise entre le Panayır Dağ et le Bulbul Dağ (le quartier Smyrna connu par Hipponax) a 

livré des vestiges d’habitations qui peuvent remonter jusqu’au VIIIe siècle ACN.117 

 

                                                
111 Ö. ÖZYIĞIT 2003, p. 109-129 ; 2006, p. 303-314. 
112 J. M. COOK 1985, p. 25-28 ; J. M. COOK et al. 1998. 
113  Y. ERSÖY 2004, p. 43-76 ; 2007, p. 149-178 ; Y. ERSÖY et E. KOPARAL 2012, p. 25-27 ; 
http://www.klazomeniaka.com/00-KLAZOMENAI-KAZI.htm. (Page consultée le 25 novembre 2016) 
114 J. BOARDMAN 1967 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1064-1069 ; L. A. BEAUMONT 2006, p. 
159 ; A. M. GREAVES 2010, p. 98 ; B. VERGNAUD 2012, p. 74. 
115 Y. BÉQUIGNON et A. LAUMONIER 1925, p. 281-321 ;  N. TUNA 1984 et Y. ERSÖY et E. KOPARAL 2008, p. 
47-70 ; E. KOPARAL 2013 et TEOS ARKEOLOJI PROJESI 2015, http://www.teosarkeoloji.com/index.php. (Page 
consultée le 24 novembre 2016) 
116 L. B. HOLLAND 1944, p. 91-171 ; J. LA GENIÈRE 1994, p. 137-140 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 
2004, p. 1077-1080 ; A. M. GREAVES 2010, p. 100-101 ; B. VERGNAUD 2012, p. 70. 
117 M. BÜYÜKKOLANCı 2000 ; M. KERSCHNER et al. 2000, p. 45-46 ; M. BÜYÜKKOLANCı 2007 ; M. 
KERSCHNER et al. 2008 ; A. M. GREAVES 2010, p. 101-102 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, 
p. 1070-1073. 



 51 

L’organisation de la cité de Samos (voir fiche 4.11), durant la période archaïque est 

insaisissable. Cependant, l’habitat de la cité se situait dans les parties basses du site.118 

À Mélié (voir fiche 4.12),119 des traces de maisons ont été mises au jour sur le plateau, 

au nord-est, à l’intérieur des murailles. Enfin à Milet (voir fiche 4.15), des zones 

d’occupation résidentielles ont été identifiées sur le Zeytin Tepe, à l’ouest du Kalabaktepe, 

ainsi que sur la péninsule dans le secteur du « temple d’Athéna » et de la « Porte sacrée ». 

La population de la cité était donc dispersée. À Teichiussa (voir fiche 4.17), la population 

était établie sur la péninsule de Saplıadası.120 

 

b. Les fortifications 

 

Les collines entourant la cité de Phocée à l’est ont été intégrées à l’enceinte au VIe 

siècle ACN. Celle-ci, de cinq kilomètres de long, faisait de Phocée une des plus grandes 

cités du monde archaïque.121 Le mur défensif de Smyrne a été construit dès le IXe siècle 

ACN. Au VIIe siècle ACN, il aurait atteint jusqu’à 18 mètres d’épaisseur, sa taille 

maximale.122 À Clazomènes,123 un mur de fortification s’appuyant sur des fortifications de 

l’Âge du Bronze a été identifié sur l’acropole. Le mur d’enceinte d’Emporio à Chios,124 

est daté du VIIe siècle ACN. Pour le site d’Éphèse, un mur de fortification daté de l’Âge 

du Bronze a été retrouvé sur la colline Ayasoluk, mais rien ne permet d’affirmer qu’il était 

toujours utilisé à l’époque archaïque. Sur les flancs nord-est du Panayır Dağ, un mur de 

fortification appartenant probablement à une forteresse de refuge datée de la fin du VIe 

siècle ACN a été découvert.125  

                                                
118 K. TSAKOS 2007, p. 189-199. 
119 H. LOHMANN 2005, p. 242-252 ; 2008, p. 265-280 ; H. LOHMANN et al. 2007, p. 59-178 ; 2010, p. 121-
137 ; H. LOHMANN 2013, p. 109-122 et N. MAC SWEENEY 2013, p. 180-181. 
120 A. M. CARSTENS 2009, p. 137 ; W. VOIGTLÄNDER 2004, p. 147 et B. VERGNAUD 2012, p. 62-63. 
121 Ö. ÖZYIĞIT 2003, p. 109-129 ; 2006, p. 303-314 ; B. VERGNAUD 2012, p. 76. 
122 E. AKURGAL 1962, p. 373 ; J. M. COOK 1985, p. 25-28 ; M. SNODGRASS 2000, p. 413 ; M. AKURGAL 
2005, p. 83-88 ; 2006, p. 373-382 et 2007, p. 125-136 ; B. VERGNAUD 2012, p. 75. 
123 Y. ERSÖY 2004, p. 43-76 ; 2007, p. 149-178 ; H. ERKANAL 2008, p. 179-190 ; Y. ERSÖY et E. KOPARAL 
2012, p. 25-27 ; http://www.klazomeniaka.com/00-KLAZOMENAI-KAZI.htm. (Page consultée le 25 
novembre 2016) 
124 J. BOARDMAN 1967 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1064-1069 ; L. A. BEAUMONT 2006, p. 
159 ; A. M. GREAVES 2010, p. 98 ; B. VERGNAUD 2012, p. 74. 
125 M. KERSCHNER et al. 2008 ; « Ephesos in the Prehellenistic Period. The Settlement History from the Late 
Bronze Age until the Foundation of the City by Lysimachos », in AUSTRIAN ARCHAEOLOGICAL INSTITUTE, 
Österreichisches Archäologisches Institut, [en ligne], http://www.oeai.at/index.php/prehellenistic-
ephesos.html. (Page consultée le 18 novembre 2015) 



 52 

Dès le troisième quart du VIe siècle ACN, Samos était dotée d’une enceinte fortifiée qui 

englobait tout le nord-ouest de l’acropole.126 Le site de Mélié disposait de deux acropoles 

fortifiées reliées entre-elles par un mur, le tout délimitant un espace de cinq hectares.127 

À Milet,128 la colline du Kalabaktepe ne fut fortifiée qu’à partir de ca. 650 ACN et 

constituait le seul point fortifié de la cité.129 Cela ne serait qu’à la fin du VIe siècle ACN 

que Milet disposait d’une enceinte urbaine fortifiée. Le site de Teichiussa possédait des 

murailles dès la première moitié du VIe siècle ACN.130 

 

c. Les nécropoles 

 

À sept kilomètres de Phocée, une tombe similaire à celle de Cyrus à Pasargadès a 

été retrouvée : le monument de Taş Kule, datant de la seconde moitié du VIe siècle 

ACN.131 À proximité de Smyrne, une tombe à tholos, « la tombe de Tantale », datée de la 

fin du VIIe et du début du VIe siècle ACN a été localisée.132 À Clazomènes, une nécropole 

en usage depuis l’Âge du Bronze jusqu’à la période archaïque a été identifiée à proximité 

du Liman Tepe. À Éphèse, une nécropole de l’époque archaïque a été localisée dans le 

secteur au nord du Panayır Dağ ainsi que dans le quartier d’habitations situé entre le 

Panayır Dağ et le Bulbul Dağ (Fig. 44).133 Deux nécropoles de l’époque archaïque sont 

présentes au nord-ouest et à l’ouest de Samos.134 La nécropole archaïque de Milet a été 

découverte dans le village de Yenibalat. La « tombe du lion », datée du VIe siècle ACN, 

se situe près de la colline du Kazartepe. Elle a livré de nombreux restes de vaisselles et de 

céramiques.135   

 

 

                                                
126 B. VERGNAUD 2012, p. 68. 
127 H. LOHMANN 2005, p. 242-252 ; 2008, p. 265-280 ; H. LOHMANN et al. 2007, p. 59-178 ; 2010, p. 121-
137 ; H. LOHMANN 2013, p. 109-122 et N. MAC SWEENEY 2013, p. 180-181 
128 R. SENFF et V. VON GRAEVE 1990, p. 44 et sq. ; R. SENFF 2000, p. 29-37 ; 2007, p. 219-326; B. 
VERGNAUD 2012, p. 63. 
129 R. SENFF 1997, p. 114-118 ; B. VERGNAUD 2012, p. 64. 
130 A. M. CARSTENS 2009, p. 137 ; W. VOIGTLÄNDER 2004, p. 147 et B. VERGNAUD 2012, p. 62-63 
131 N. CAHILL 1988, p. 481-501 ;  A. M. GREAVES 2011, p. 506-507 ; E. R. M. DUSINBERRE 2013, p. 166-
167. 
132 R. V. NICHOLLS 1958/1959, p. 64 ; M. AKURGAL 2007, p. 135. 
133 M. KERSCHNER et al. 2000, p. 45-46 ; M. KERSCHNER et W. PROCHASKA 2011. 
134 B. VERGNAUD 2012, p. 67. 
135 A. M. GREAVES 2002, p. 87-89. 



 53 

d. Les sanctuaires 

 

Sur le site de Phocée, deux temples ont été découverts : le premier dédié à Athéna 

et le second que les archéologues associent à Cybèle. Ces deux espaces sacrés se situent 

sur l’acropole de la cité qui surplombe la péninsule.136 Le temple intramuros d’Athéna de 

Smyrne avait la particularité d’être adossé à l’enceinte fortifiée, il est par ailleurs daté du 

VIe siècle ACN.137 Un autre temple dédié à Athéna a été révélé à Érythrées. Ce dernier a 

dévoilé du matériel daté du VIIe siècle ACN jusqu’à sa destruction vers 545 ACN. 

À Emporio, sur l’île de Chios, un temple d’Athéna du VIe siècle ACN, ainsi que différents 

autels ont également été mis au jour.138 L’Artémision d’Éphèse (Fig. 45),139 dont l’origine 

remonte à l’Âge du Bronze, a livré des traces de la période archaïque, puisque le sanctuaire 

subit une phase de reconstruction aux alentours des années 575 ACN (Fig. 46). 

Des monnaies lydiennes, des VIIe et VIe siècles ACN y ont été mises au jour. L’Héraion de 

Samos,140 en activité dès le VIIIe siècle ACN, a livré des traces d’une reconstruction datée 

des alentours de 575 ACN : le temple de Rhoikos. C’est à Mélié que les Ioniens établirent 

le sanctuaire du Panionion dédié à Poséidon Hélikonios, dont le temple, daté des VIIe et 

VIe siècles ACN, a par ailleurs été retrouvé sur le site.141 À Myonte (voir fiche 4.14), 

seuls des fragments d’un temple de Dionysos du VIe siècle ACN ont été mis au jour.142 

La construction du temple d’Apollon de Didymes (voir fiche 4.16) peut être datée d’après 

550 ACN, auparavant, il existait une construction du VIIIe siècle ACN, ce lieu sacré était 

fréquenté dès l’Âge du Bronze.  

Déjà à partir du VIe siècle ACN, une voie sacrée reliait le sanctuaire à la cité de 

Milet.143 Près de Milet, les ruines du temple d’Athéna Assesia ont été localisées à 

Mengerevtepe. Ce temple, détruit à la fin du VIIe siècle ACN, fut alors reconstruit.144 

                                                
136 A. M. GREAVES 2010, p. 97 ; B. VERGNAUD 2012, p. 76. 
137 J. M. COOK 1985, p. 25-28 ; J. M. COOK et al. 1998. 
138 J. BOARDMAN 1967 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1064-1069 ; L. A. BEAUMONT 2006, p. 
159 ; A. M. GREAVES 2010, p. 98 ; B. VERGNAUD 2012, p. 74. 
139 M. KERSCHNER 2008, p. 223-233 ; M. KERSCHNER et W. PROCHASKA 2011. 
140 L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1094-1098. 
141 H. LOHMANN 2005, p. 242-252 ; 2008, p. 265-280 ; H. LOHMANN et al., 2007, p. 59-178 ; 2010, p. 121-
137 ; H. LOHMANN 2013, p. 109-122 et N. MAC SWEENEY 2013, p. 180-181. 
142 G. E. BEAN 1966, p. 246 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1088-1089 ; A. M. GREAVES 
2010, p. 104-105. 
143 A. LAUMONIER 1958, p. 560 ; A. M. GREAVES 2002, p. 110, 123 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 
2004, p. 1083 ; A. M. GREAVES 2010, p. 186-187 ; A. SLAWISCH 2013, p. 53-60. 
144 H. LOHMANN 1995 ; V. GORMAN 2001, p. 44-45 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1058 et 
1082 ; P. HERMANND et al. 2006, p. 170-173 ; A. M. GREAVES 2010, p. 174. 



 54 

5) En Carie 

 

a. L’habitat 

 

À Pédasa (voir fiche 5.2),145 un complexe palatial daté du VIIe siècle ACN a été 

découvert à l’intérieur de la citadelle abritant aussi des quartiers d’habitations qui 

participaient aux fortifications de la cité. Au sommet de la citadelle de Telmessos (voir 

fiche 5.3), des bâtiments administratifs ont été retrouvés. Toujours sur cette citadelle, 

des vestiges d’un palais d’un dynaste local ont été localisés.146 

 

b. Les fortifications 

 

Le site de Pédasa possédait une citadelle fortifiée dès le VIIe siècle ACN, et la ville 

basse du site était également fortifiée.147 Les fortifications de Telmessos, érigées au VIe 

siècle ACN ont été modifiées après les années 540 ACN.148 À Mylasa (voir fiche 5.4), les 

fortifications de 2,5 kilomètres de long peuvent être datées des VIIe et VIe siècles ACN.149 

 

c. Les nécropoles 

 

À Pédasa, sur le Çam Tepe, une nécropole en usage du XIIe au VIIe siècle ACN a 

été identifiée.150 Des tumulus datant du VIe au IVe siècles ACN se situent à proximité du 

site d’Aphrodisias (voir fiche 5.1). Ceux-ci ressemblent aux tumulus lydiens de la 

nécropole de Bin Tepe.151 

                                                
145 A. DILER 2009, p. 375 ; B. VERGNAUD 2012, p. 53 ; MUĞLA SITKI KOÇMAN ÜNİVERSİTESİ, 
Pedasa, Leleg Uygarlığı’nın Merkezi Pedasa Antik Kenti Kazıları ve Arkeoloji Parkı Projesi, [en ligne] 
http://www.pedasa.org/.  (Page consultée le 25 novembre 2016) 
146 W. RADT 1970, p. 17-26 ; PEDERSEN 2009, p. 340-341 ; B. VERGNAUD 2012, p. 54. 
147 A. DILER 2009, p. 375 ; 2010 ; B. VERGNAUD 2012, p. 53 ; MUĞLA SITKI KOÇMAN ÜNİVERSİTESİ, 
Pedasa, Leleg Uygarlığı’nın Merkezi Pedasa Antik Kenti Kazıları ve Arkeoloji Parkı Projesi, [en ligne] 
http://www.pedasa.org/.  (Page consultée le 25 novembre 2016) 
148 W. RADT 1970, p. 141-142 ; B. VERGNAUD 2012, p. 54. 
149 F. RUMSCHEID 1999, p. 210-212 ; B. VERGNAUD 2012, p. 60. 
150 A. DILER 2009, p. 375 ; B. VERGNAUD 2012, p. 53. 
151 C. RATTÉ et R. R. R. SMITH 2008 ; C. RATTÉ 2009. 



 55 

d. Les sanctuaires 

 

L’origine de l’espace sacré d’Aphrodisias peut remonter à la période archaïque. 

Des restes de céramiques de cette époque, et notamment des céramiques lydiennes, ont été 

mis au jour à l’intérieur de cet espace sacré.152 Celles-ci devaient assurer une fonction 

votive. À Pédasa,153 des vestiges sacrificiels datant de la période archaïque ont été 

retrouvés dans l’espace sacré qui sera consacré à la construction du temple d’Athéna au Ve 

siècle ACN. Le sanctuaire de Labraunda (voir fiche 5.4), en activité dès l’Âge du Bronze, 

a vu l’érection d’un temple de Zeus au VIe siècle ACN.154 

 

6) En Phrygie 

 

a. L’habitat 

 

Le site de Gordion (voir fiche 6.1) comprenait deux citadelles. Une première 

abritait un complexe palatial et une seconde servait de lieu d’habitation pour l’élite sociale 

et commerçante. Enfin, la capitale phrygienne possédait également une ville basse.155 

Il semble que l’habitat du Çevre Kale (voir fiche 6.2) se situait dans la ville basse. 

Cependant, l’absence de fouilles sur ce site ne permet pas d’en dire plus.156 Un complexe 

palatial a été découvert sur le site de la Cité de Midas (voir fiche 7.1), les occupations 

domestiques datant de la période achéménide ont probablement supprimé toute trace de 

l’occupation antérieure.157 À proximité de Pessinonte (voir fiche 7.2), des traces d’habitat 

datées des VIIe et VIe siècles ACN ont été mises au jour.158  

                                                
152 L. R. BRODY 2001 ; C. RATTÉ et R. R. R. SMITH 2008 ; C. RATTÉ 2009. 
153 A. DILER 2009, p. 375 ; 2010 ; TAY PROJECT 2017. 
154 F. RUMSCHEID 1999, p. 210-212 ; O. HENRY 2009 ; O. HENRY 2010 ; B. VERGNAUD 2012, p. 60 ; O. 
HENRY et al. 2013 ; LABRAUNDA, Labraunda, [en ligne], http://www.labraunda.org. (Page consultée le 23 
juin 2017)  
155 M. M. VOIGT et al. 1997, p. 5-5 ; B. VERGNAUD 2012, p. 19 ; G. H. PIZZORNO et G. DARBYSHIRE 2012. 
156 G. D. SUMMERS 1992, p. 179-206. 
157 S. BERNDT-ERSOZ 2006 ; 2009 ; B. VERGNAUD 2012, p. 25 et 244-245 ; C. B. ROSE 2012, p. 16.  
158 B. VERGNAUD 2012, p. 30. Sur Pessinonte, voir M. G. LANCELLOTTI 2002, p.  40-52 ; A. M. WITTKE 
2004, p. 359-360 ; I. CLAERHOUT et J. DEVREKER 2008 ; A. VERLINDE 2015 ; UNIVERSITEIT GENT,  
Pessinous Excavation Project, http://www.archaeology.ugent.be/pessinous/. (Page consultée le 23 juin 2017) 



 56 

L’occupation de Daskyleion (voir fiche 8.1) durant la période qui nous préoccupe 

est fort méconnue, néanmoins il semble qu’elle devait être importante vu la grande 

muraille ceignant le site. Les fouilles de Daskyleion ont révélé une grande quantité de 

céramiques lydiennes de la fin du VIIe siècle ACN.159 La zone d’habitat de Şarhöyük-

Dorylaion (voir fiche 8.2) datant de la période phrygienne a livré des restes de céramiques 

de style phrygien des VIIIe et VIe siècles, ainsi que des céramiques lydiennes et attiques du 

VIe et Ve siècles ACN.160 L’habitat de Demircihüyük (voir fiche 8.3) est organisé en arc 

de cercle. Les niveaux d’occupation de celui-ci sont contemporains de Gordion (VIIe et VIe 

siècles ACN).161 

 

b. Les fortifications 

 

Gordion possédait une citadelle fortifiée dès la fin du IXe siècle ACN. 

La deuxième hauteur abritant la zone d’habitat ainsi que la ville basse étaient, elles-aussi, 

fortifiées.162 Sur la colline du Küçuk Höyük, les fouilles ont mis au jour une forteresse 

pourvue de murs de fortification ponctués de tours. Cette forteresse édifiée entre le VIIe et 

le VIe siècle ACN a fourni des tuiles carbonisées de style lydien, des pièces de monnaie 

lydiennes ainsi que de la céramique lydienne et ionienne.163 Les fortifications du Çevre 

Kale remontent à la période hittite et étaient probablement toujours en usage à l’époque 

archaïque.164 Sur le site de la Cité de Midas, les fortifications auraient été réalisées durant 

la période précédant l’arrivée des Lydiens. Le système défensif de cet établissement 

reposait sur les parois abruptes qui entouraient le plateau.165 À Daskyleion, un mur de 

fortification daté du VIIe siècle ACN, et partiellement fouillé dans sa partie sud-est, faisait 

le tour du site.166  

 

                                                
159 R. G. GÜTERKIN-DEMIR 2002, p. 111-143 ; C. VAN BEELEN 2012 ; B. VERGNAUD 2012, p. 296. 
160 M. KORFMANN 1979, p. 9-47 ; A. M. DARGA 1993, p. 313-317 ; A. M. WITTKE 2004, p. 320-321 ; B. 
VERGNAUD 2012, p. 31 ; P. THONEMANN 2013 ; TAY PROJECT 2007 (b). 
161 M. KORFMANN 1979, p. 9-47 ; A. M. DARGA 1993, p. 313-317 ; A. M. WITTKE 2004, p. 320-321 ; B. 
VERGNAUD 2012, p. 31 ; J. SEEHER 2012 ;  
162 B. VERGNAUD 2012, p. 19. 
163 M. J. MELLINK 1991, p. 652-653 ; M. R. GLENDINNING 1996, p. 111 ; M. M. VOIGT et al. 1997, p. 6-11 ; 
G. K. SAMS 2005, p. 19 ; B. VERGNAUD 2012, p. 20 ; C. B. ROSE 2012, p. 16 ; B. BURKE 2012, p. 217 ; A. 
AMRHEIN et al. 2016, p. 19-21. 
164 G. D. SUMMERS 1992, p. 179-206. 
165 B. VERGNAUD 2012, p. 25 et 244-245. 
166 B. VERGNAUD 2012, p. 32 et 285. Voir également T. BAKIR 1995 et 2001. 



 57 

c. Les nécropoles 

 

Gordion est célèbre pour ses tumulus datant tous de la période phrygienne. Le plus 

remarquable est le « Tumulus de Midas » construit au VIIe siècle ACN abritant une 

chambre funéraire en bois.167 La Cité de Midas possède des tombes rupestres en usage du 

VIIIe au VIe siècle ACN. Près de Pessinonte, des tombes taillées dans la roche ont été 

retrouvées à Tekören. Les quatre nécropoles présentes sur le site de Pessinonte sont toutes 

postérieures à la période archaïque.168  

À proximité de Demircihüyük, la nécropole dont l’occupation remonte à l’Âge du 

Bronze a été réoccupée lors des Ve et IVe siècles ACN.169 

 

d. Les sanctuaires 

 

De nombreux monuments cultuels ponctuent le paysage de la Cité de Midas. 

Le plus imposant est le « Monument de Midas » (Fig. 47 ; 48), immense façade sculptée 

dans la roche. Ce complexe cultuel n’aurait pas eu qu’une simple vocation locale. D’autres 

complexes cultuels de ce type ont été localisés aux alentours du site. Ces centres pourraient 

avoir été inféodés au seigneur de la Cité de Midas.170 À Pessinonte, des bassins rituels 

datant de la période archaïque ont été mis au jour dans l’enceinte sacrée du temple. 

Un temple dédié à Cybèle du VIIe siècle ACN a été retrouvé à Daskyleion, sur le Hisar 

Tepe.171 

 

 

 

 

                                                
167 L. KEALHOFER et P. GRAVE 2011, p. 419 ; R. F. LIEBHART 2012, p. 128-147.  
168 UNIVERSITEIT GENT, Pessinous Excavation Project, http://www.archaeology.ugent.be/pessinous/. (Page 
consultée le 23 juin 2017)  
169 J. SEEHER 2012 ; « Demircihüyük Kazıları » ESKIŞEHIR DIJITAL KÜLTÜR MIRASı ENVANTERI, Eskişehir 
Kültür Mirası Envanteri, [en ligne], http://www.eskisehirkulturenvanteri.gov.tr/detay.aspx?ID=15. (Page 
consultée le 26 juin 2017) 
170 S. BERNDT-ERSOZ 2006 et 2009. 
171 B. VERGNAUD 2012, p. 32. 



 58 

7) Les territoires à l’est du Kızılırmak 

 

a. L’habitat 

 

Sur le site de Pazarlı (voir fiche 9.1), des vestiges de bâtiments domestiques ont été 

mis au jour à l’intérieur de l’enceinte fortifiée. De plus, des tuiles de style phrygien des 

VIIe et VIe siècles ACN y ont été retrouvées.172 Sur le Büyükkale de Boğazköy (voir fiche 

9.2), on a localisé des zones d’habitation de la fin du VIIe et du début du VIe siècle 

ACN.173 À Kerkenes Dağ (voir fiche 9.3), l’ensemble de la surface entourée de murailles 

était urbanisé. Au sud de la ville, un complexe palatial a été localisé, ainsi que des 

écuries.174 

 

b. Les fortifications 

 

Les fortifications de Pazarlı flanquées de tours en saillie possédaient un tracé assez 

sophistiqué.175 Ces murailles donnaient au site un air de forteresse. À Boğazköy, les deux 

hauteurs du site portent des traces de fortification : le Büyükkale aurait été fortifié au VIIe 

siècle ACN ; et le Südburg aurait vu la construction de fortification à la même période.176  

Cette forteresse aurait ainsi été en usage de ca. 650 jusqu’à la fin du VIe siècle ACN. 

Le site de Kerkenes Dağ possède des murailles de plus de sept kilomètres de long 

protégées par un glacis. Seule la « Porte de Cappadoce » (Fig. 49), à l’est, a fait l’objet de 

fouilles systématiques.177 

 

 

 

                                                
172 G. D. SUMMERS 2006 (a), p. 686 ; B. VERGNAUD 2012, p. 37-38 ; TAY PROJECT 2017 (d). 
173 K. BITTEL 1955, p. 1-36 ; 1958, p. 63-72 ; 1970, p. 301 ; P. NEVE, 1982 et 2002. 
174 G. D. SUMMERS 2006 (b), p. 164-202. 
175 H. Z. KOŞAY 1941 ; G. D. SUMMERS 2006 (a), p. 686 ; S. BERNDT-ERSÖZ 2006, p. 133-137 ; B. VERGNAUD 
2012, p. 37-38 ; TAY PROJECT 2017 (d). 
176 P. NEVE, 1990, p. 268-295 et 312-314 ; B. VERGNAUD 2012, p. 34-35. 
177 G. D. SUMMERS 1997 ; 2000 ; 2006 (a) ; 2013 (a) ; TAY PROJECT 2017 (f) . 



 59 

c. Les nécropoles 

 

Aucune nécropole datant de la période archaïque n’a été mise au jour dans cette 

région du centre de l’Anatolie. 

 

d. Les sanctuaires 

 

Une zone, considérée comme étant sacrée, a été mise au jour au nord du Büyükale, 

à proximité du « Temple 1 » à Boğazköy. De la même manière, un deuxième espace sacré 

daté de la période archaïque a été identifié sur le Büyükkaya.178 À Kerkenes Dağ, des 

vestiges interprétés comme les restes d’un temple ont été localisés à proximité de la « Porte 

de Cappadoce ».179 

 

Conclusions 

 

À la suite de cette synthèse réalisée selon quatre axes majeurs pour chaque région 

étudiée, on constate un point récurrent pour la quasi-totalité des sites mentionnés : la 

présence de fortifications et de zones d’habitat souvent situées à l’intérieur de l’enceinte 

fortifiée. Ces murailles, parfois construites dès l’Âge du Bronze, furent rebâties ou 

consolidées au VIIe siècle ACN. Cependant, certains sites ne possèdent aucune 

fortification (Éphèse et Ilion par exemple). 

Les sanctuaires sont également localisés, pour la majorité des sites, à l’intérieur des 

murailles. Seuls l’Artémision d’Éphèse ainsi que les sanctuaires de Didymes (Milet) et 

Labraunda (Mylasa) sont considérés comme extra-urbains. On remarque également que la 

divinité que l’on retrouve dans le plus grand nombre d’établissements (Ilion, 

Phocée, Smyrne, Érythrée, Emporio, Milet et Pédasa) est la déesse Athéna ; vient ensuite 

la présence de la déesse anatolienne Cybèle (kuvava), que l’on rencontre à Sardes, Cymè, 

Phocée et Daskyleion. 

                                                
178 B. VERGNAUD 2012, p. 34-35 ; TAY PROJECT 2017 (e). 
179 G. D. SUMMERS 2012, p. 226 ; TAY PROJECT 2017 (f). 



 60 

Concernant les nécropoles, les conclusions sont plus complexes à tirer car pour un 

grand nombre de sites, les fouilles archéologiques n’ont investigué qu’une modeste partie 

de l’établissement, et souvent, les tombes de l’époque archaïque n’ont pas encore été 

localisées. On constate néanmoins la présence de tumulus, datant de la période archaïque, 

exclusivement en Lydie (Bin Tepe), en Carie (Aphrodisias) et en Phrygie (Gordion). 

 

1.3.3 L’archéologie et les sources littéraires 

 

On le voit, les résultats issus de l’archéologie nous livrent de nombreuses 

informations non négligeables relatives à la période étudiée dans ce travail. Néanmoins, 

les sources littéraires nous fournissent également de nombreux renseignements sur ces 

établissements. 

Dans cette partie, nous tenterons de mettre en rapport les informations rapportées 

par les sources anciennes et celles fournies par l’archéologie. Certains dossiers, en relation 

directe avec l’histoire lydienne, seront donc brièvement abordés. Cet examen permettra de 

constater si les témoignages des Anciens sont en concordance avec les résultats 

archéologiques, ou bien si une contradiction émerge entre ces différentes sources. 

Encore une fois, nous procéderons par région géographique. 

 

1) En Lydie 

 

Comme nous l’avons vu, à Sardes, des murs en terrasses retrouvés dans le secteur 

de la « forteresse byzantine » (ByzFort) et du « Champ 49 » (Field 49) devaient 

probablement servir à délimiter une surface abritant des bâtiments administratifs. Dans le 

secteur du « Champ 49 », les fouilles ont mis au jour des vestiges de murs en briques crues 

(Fig 50). Ceux-ci ont été interprétés par les archéologues comme ayant appartenu au palais 

de Crésus dont les sources anciennes attestent l’existence.180  

 

                                                
180 HÉRODOTE, I, 84 ; NICOLAS DE DAMAS, F 68 ; CTÉSIAS DE CNIDE, F 9,5 ; ARRIEN, Anabase, I, 17, 3, etc. 



 61 

Ce palais aurait été relié à l’acropole par des tunnels taillés dans la roche (Fig. 51), 

qui n’ont, à l’heure actuelle, jamais vraiment fait l’objet de fouilles systématiques.  

Dans la nécropole de Sardes à Bin Tepe, le Koca Mutaf Tepe est le plus imposant 

des tumulus. Il semble que cette tombe soit le tumulus d’Alyatte déjà mentionné par 

Hérodote qui en donne les dimensions.181 Selon les archéologues, son édification aurait 

déjà débuté du vivant du roi : Alyatte aurait ordonné sa construction au retour de sa 

campagne contre les Mèdes après avoir observé les tumulus de Phrygie.182 En tout cas, les 

techniques de maçonnerie pour l’édification de la chambre funéraire du tumulus d’Alyatte 

sont identiques à celles utilisées pour la construction du mur d’enceinte de Sardes.183 

Cependant, Hérodote déclare que cinq stèles se situent au sommet du tertre, chacune 

portant une inscription mentionnant le corps de métier ayant participé à l’élévation du 

tumulus.184 Force est de constater qu’à l’heure actuelle, seul un monument funéraire se 

trouve au sommet et celui-ci ne porte aucune inscription (Fig. 52).185 

Dans le Karnıyarık Tepe, différentes marques ont été retrouvées sur le mur de 

soutènement : des paires de digammas, des swastikas ainsi que des Α et Θ. 186 

Ces différents signes sont tous interprétés comme des marques de maçons à l’exception des 

paires de digammas. Celles-ci ont été premièrement identifiées comme le symbole de 

Gygès par Georges Hanfmann pour qui elles signifient Gugu, le nom assyrien de Gygès.187 

Néanmoins, cette hypothèse paraît difficile à défendre pour deux raisons principales. 

Premièrement, le nom lydien de Gygès devait être Kukas. Deuxièmement, la date du 

tumulus est située à la première moitié du VIe siècle ACN, soit bien après la mort du 

premier Mermnade. Pour G. M. Browne,188 ces paires de digammas signifieraient en 

réalité  Walwel donc « lion » en lydien. En réalité, comme le pense Christopher Ratté,189 

elles seraient des signes apotropaïques. Pour les archéologues, l’occupant de cette tombe 

était de rang royal. En tout cas, les techniques de maçonnerie de ce tumulus sont identiques 

à celui d’Alyatte et aux autres monuments de la première moitié du VIe siècle ACN. 

                                                
181 HÉRODOTE, I, 93. 
182 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 145 ; C. RATTÉ 2011, p. 3-8 et 121. 
183 Voir C. RATTÉ 2011, p. 3-8. 
184 HÉRODOTE, I, 93. 
185 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 153. 
186 J. G. PEDLEY 1968, p. 60-70 ; C. RATTÉ 2011, p. 5-6 ; et « Bin Tepe, The Tumulus of Alyattes and 
Karnıyarık Tepe » in THE ARCHAEOLOGICAL EXPLORATION OF SARDIS, Digital Resource Center, [en ligne], 
http://sardisexpedition.org/en/essays/about-bin-tepe. (Page consultée le 10 février 2016) 
187 G. M. A. HANFMANN et R. U. RUSSIN  1983, p. 57-58. 
188 G. M. BROWNE 2000, p. 172. 
189 C. RATTÉ 2011, p. 44. 



 62 

Il est également possible que les maçons impliqués ne travaillaient que pour les chantiers 

initiés par le pouvoir royal.  

En se basant sur un fragment du poète Hipponax,190 mentionnant un « σῆµα 

Γύγεω » (Tombe de Gygès) et sur les paires de digammas gravées sur le mur de 

soutènement, Georges Hanfmann considère que le Karnıyarık Tepe était la tombe de 

Gygès.191 De son côté, Christopher Ratté, pense que ce tumulus aurait été celui d’Atys, fils 

de Crésus, mort prématurément lors d’une partie de chasse, comme le rapporte 

Hérodote.192 Il imagine que Crésus aurait réquisitionné un tumulus en construction afin de 

l’agrandir pour en faire le tombeau de son fils. Il explique ainsi pourquoi le tumulus, doté 

d’un mur de soutènement en construction, a été (hâtivement) agrandi. Néanmoins, toujours 

selon Christopher Ratté, le Kır Mutaf Tepe pourrait également abriter la tombe d’Atys en 

personne.193   

Par ailleurs, les archéologues, partant tous du principe que Crésus fut emmené en 

Perse par Cyrus,194 ne lui attribuent aucun de ces tumulus (Kır Mutaf Tepe ou Karnıyarık 

Tepe).  

 

 

                                                
190 HIPPONAX F 42 : 
« … δεύειε τὴν ἐπὶ Σµύρνης  
ἴθι διὰ Λυδῶν παρὰ τὸν Ἀττάλεω τύµβον  
καὶ σῆµα Γύγεω, καὶ †Μεγάστυ … στήλην  
καὶ µνῆµα Τῶτος† Μυτάλιδι πάλµυδος,  
πρὸς ἥλιον δύνοντα γαστέρα τρέψας » 

« …Sur le chemin vers Smyrne ; traverse la 
Lydie, passe la tombe d’Attale et le monument de 
Gygès, et le monument (de Μεγάστυ) et le 
mémorial de Tos, palmys à Mutalis… tournant ton 
ventre vers le soleil couchant. » 
(Traduction de l’auteur) 

Selon les derniers travaux consacrés à ce fragment problématique d’Hipponax, celui-ci pourrait être lu :  
« †τέαρε[ . . . . . ]δεύειε† τὴν ἐπὶ Σµύρνης  
ἴθι διὰ Λυδῶν παρὰ τὸν Ἀττάλεω τύµβον  
καὶ σῆµα Γύγεω, καὶ Σεσώστριος στήλην  
καὶ †µνῆµατ’ ὤτος† Μυτάλιδι πάλµυδος, 
πρὸς ἥλιον δύνοντα γαστέρα τρέψας » 

« ... follow the road to Smyrna, go on through 
Lydia past the tomb of Attales, the barrow of 
Gyges and Sesostris’ stele, and the †µνῆµατ’ 
ὤτος†, lord at Mutalis, turning your belly towards 
the setting sun. » (Traduction A. DALE 2013) 

Alexander Dale propose de reconstruire « µνῆµατ’ ὤτος » par καὶ « µνῆµα Τµώλου ». Tmolus pourrait faire 
référence à un patronyme et Mutalis un toponyme que l’on peut rapprocher de « metallon », en amont de 
Sardes sur le Pactole. Voir A. DALE 2013, p. 50. De notre côté, nous n’avons pas transmis les termes de 
« Μεγάστυ » et de « πάλµυδος » dont les significations sont encore problématiques 
191 G. M. A. HANFMANN et R. U. RUSSIN  1983, p. 57-58. C. RATTÉ 1994, p. 157-161 et 2011, p. 50-51 et 
« Bin Tepe, The Tumulus of Alyattes and Karnıyarık Tepe » in THE ARCHAEOLOGICAL EXPLORATION OF 
SARDIS, Digital Resource Center, [en ligne], http://sardisexpedition.org/en/essays/about-bin-tepe. (Page 
consultée le 10 février 2016) 
192 HÉRODOTE, I, 42-45. 
193 C. RATTÉ 1994, p. 157-161 et 2011, p. 50-51. 
194 HÉRODOTE, I, 88 ; NICOLAS DE DAMAS, F 68. 



 63 

Or, il est fort probable, comme nous le verrons, que Crésus n’ait pas survécu à la 

prise de Sardes par Cyrus. Ainsi, un de ces tumulus (en particulier le Karnıyarık Tepe) 

pourrait être la dernière demeure de l’ultime roi lydien. Notons toujours que si Crésus a 

bien été emmené en Perse, sa tombe et son corps n’ont jamais été retrouvés. 

Par conséquent, il serait également possible que le Karnıyarık Tepe soit un cénotaphe de 

Crésus.195  

 

2) En Troade 

 

Selon Strabon,196 Abydos (voir fiche 2.1) aurait été fondée par les Milésiens avec 

l’accord du roi lydien Gygès. Cependant, le site étant en zone d’exclusion militaire, aucune 

fouille n’a été entreprise. Ainsi, rien ne permet d’accréditer les propos tenus par le 

géographe. 

Les défenses du site d’Achilleion, selon Strabon,197 auraient été élevées à l’aide des 

pierres provenant des ruines du site d’Ilion situé juste au nord. Or, l’archéologie a révélé 

que les murailles d’Achilleion étaient datées du VIe siècle ACN,198 soit le moment durant 

lequel Ilion vivait une période de réelle prospérité. Cette dernière n’était donc pas en ruines 

comme le suggère Strabon. 

À Assos, les fouilles archéologiques ne permettent pas de confirmer les dires de 

Strabon qui mentionnait que le site était une ancienne fondation opérée par les Lesbiens de 

Methymna.199 

Pareille conclusion peut être réalisée pour le site d’Antandros où les témoignages 

d’Aristote et de Pline l’Ancien ne trouvent aucune confirmation archéologique.200 Ceux-ci 

déclaraient que les Cimmériens s’étaient installés dans ce district à la suite de leur invasion 

                                                
195 Ou un cénotaphe de Gygès. Hypothèse non écartée par C. RATTÉ 1994, p. 161.  
196 STRABON, XIII, I, 22. 
197 STRABON, XIII, I, 39. 
198 J. M. COOK 1973, p. 300 ; A. SCHULZ 2000, p. 11-12 ; S. MITCHELL 2004, p. 1003 ; B. VERGNAUD 2012, 
p. 83. 
199 STRABON, XIII, I, 58. 
200 ARISTOTE, fragment 478 = ÉTIENNE DE BYZANCE, s.v. Ἄντανδρος ; PLINE L’ANCIEN, Histoire naturelle, 
V, 32. 



 64 

au VIIe siècle ACN, avant qu’ils ne soient expulsés d’Asie Mineure par Alyatte.201 Pour le 

moment, seule la nécropole d’Antandros a livré du matériel archaïque sur le site. 

 

3) En Éolide et le sud-ouest de la Mysie 

 

Sur base du récit de Nicolas de Damas,202  le toponyme de Thyessos (voir fiche 

3.3), à la frontière avec la Lydie, a été suggéré comme ayant désigné auparavant 

l’établissement de Hermokapeleia. Selon cet auteur, c’est à cet endroit que se situait 

l’auberge (καπηλεῖον) de Thyessos, sous le règne du roi Ardys, fils d’Adyatte. Ce dernier 

promit à l’aubergiste une exemption d’impôts et, celui-ci, grâce à cet argent économisé, 

construisit un temple consacré à Hermès. 

Selon la tradition,203 Adramytteion serait une fondation lydienne. Comme nous le 

verrons,204 Crésus en aurait été le gouverneur avant d’accéder au trône.205 

 

4) En Ionie 

 

À lire Hérodote,206 on comprend que la muraille de Phocée était imposante. 

Ces propos ont été confirmés par l’archéologie qui a mis au jour une enceinte de cinq 

kilomètres datant du début du VIe siècle ACN. 

Selon le père de l’Histoire,207 Alyatte prit la ville de Smyrne. Il s’avère que les 

fouilles archéologiques menées sur le site ont permis d’établir le modus operandi utilisé 

par les troupes lydiennes pour investir la cité.208 Clazomènes aussi aurait été attaquée,209 

sans succès, par le père de Crésus. Cependant, à ce jour, ce raid n’a trouvé aucune 

                                                
201 HÉRODOTE, I, 16. 
202 NICOLAS DE DAMAS, F 44.  
203 ÉTIENNE DE BYZANCE, s.v. Ἀδραµύτειον. 
204 Voir infra chapitre 2. 
205 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
206 HÉRODOTE, I, 163-167. 
207 HÉRODOTE, I, 16. 
208 À savoir l’édification d’une rampe de siège. Voir infra, 3.1.I.c « Smyrne ». 
209 HÉRODOTE, I, 16. 



 65 

confirmation archéologique.210 La même conclusion peut-être émise pour Colophon,211 

où rien ne confirme, jusqu’à présent, la prise de la ville par Alyatte.212 

Comme nous le détaillerons plus loin dans ce travail, 213 les fouilles du site 

d’Éphèse n’ont livré à ce jour, aucune trace d’un éventuel siège de la ville entrepris par 

Crésus au début de son règne, pourtant rapporté par les sources anciennes.214 

Pour Milet, rien ne permet non plus de confirmer archéologiquement la guerre de 

douze ans que se livrèrent les Lydiens et les Milésiens, ceux-là ravageant les campagnes de 

ceux-ci. 215  Cependant, on apprend par Hérodote que les troupes lydiennes auraient 

incendié par inadvertance le temple d’Athéna Assesia sur le territoire de Milet.216 Or, des 

fouilles menées à Mengerevtepe, à sept kilomètres au sud-est de Milet, ont révélé les 

vestiges du sanctuaire d’Athéna Assesia. Celui-ci porte des marques d’un incendie, daté de 

la fin du VIIe ou du début du VIe siècle ACN, qui aurait détruit l’édifice. On trouve donc 

ici une confirmation archéologique des propos d’Hérodote.217 

 

5) En Carie 

 

À l’exception de Telmessos,218  à qui Hérodote attribue le siège d’un oracle 

divinatoire consulté par Crésus avant la chute de Sardes, aucun des sites cariens 

mentionnés ci-dessus n’est mis en relation avec l’histoire lydienne rapportée par les 

auteurs anciens. Or, nous savons par Hérodote que la Carie avait été soumise aux Lydiens 

sous Alyatte et Crésus.219 Dès lors ces centres ont forcément dû, d’une manière ou d’une 

autre, entrer en contact avec les Lydiens.220 

 

 

                                                
210 Voir infra, 3.1.I.e.a « Clazomène ». 
211 HÉRODOTE, I, 16. 
212 Voir infra, 3.1.I.d « Colophon ». 
213 Voir infra, 3.1.I.a « Éphèse ». 
214 HÉRODOTE, I, 26 ; ÉLIEN, Histoire variée, III, 26 ; POLYEN, VI, 50.  
215 HÉRODOTE, I, 17. 
216 HÉRODOTE, I, 19-20. 
217 Voir infra, 3.1.I.b « Milet ». 
218 HÉRODOTE, I, 78. 
219 HÉRODOTE, I, 28-29. 
220 Voir infra, 3.1.II « La Carie, la Mysie, la Troade et l’Éolide ». 



 66 

6) En Phrygie 

 

Les fouilles réalisées sur le Küçuk Höyük à Gordion ont dévoilé un grand nombre 

de céramiques ainsi que des pièces de monnaies lydiennes. On sait par Hérodote que les 

Phrygiens avaient été soumis par les Lydiens.221 Selon les archéologues, les Lydiens 

auraient installé une garnison.222 La fouille de la place forte a permis en effet de dévoiler 

un abondant matériel lydien. C’est donc à nouveau à l’archéologie que l’on doit 

l’hypothèse d’une construction par les Lydiens qui auraient contrôlé la Phrygie sous le 

règne d’Alyatte jusqu’à l’arrivée des Perses.223 Les tuiles lydiennes carbonisées ainsi que 

la céramique mêlée ionienne et lydienne laissent penser que la garnison lydienne a dû subir 

le siège des Perses avant ou après la chute de Sardes en ca. 547 ACN.224 

Concernant le site même de Gordion, les récentes analyses de dendrochronologie et 

celles réalisées au radiocarbone ont permis d’avancer une date aux alentours de 830/800 

ACN pour la destruction majeure du site. Cette date, d’un siècle antérieur à celle jusque-là 

proposée pour l’incendie, si elle venait à être confirmée, rendrait très difficile l’attribution 

du saccage aux Cimmériens qui ne déferlèrent en Anatolie qu’un siècle plus tard.225 

Rien toutefois n’est acquis, certains archéologues rejettent encore les résultats ainsi que la 

procédure de ces analyses scientifiques.226 

 

 

 

 

                                                
221 HÉRODOTE, I, 28-29. 
222 Voir M. J. MELLINK 1991, p. 652-653 ; M. M. VOIGT et al.1997, p. 6-11 ; G. K. SAMS 2005, p. 19 ; B. 
VERGNAUD 2012, p. 20 ; C. B. ROSE 2012, p. 16.  
223 M. R. GLENDINNING 2005, p. 98 ; G. K. SAMS 2005, p. 19-20 ; B. VERGNAUD 2012, p. 20. 
224 M. R. GLENDINNING 1996, p. 111 ; C. B. ROSE 2012, p. 16 ; B. BURKE 2012, p. 217 ; A. AMRHEIN et al. 
2016, p. 19-21. Les archéologues ne fournissent pas beaucoup de détails sur Gordion durant la période entre 
la destruction et l’arrivée des Perses.  
225 Cette nouvelle datation fut proposée en 2003 par K. DEVRIES et al. 2003. Voir également L. KEALHOFER 
2005 ; S. BERND-ERSÖZ 2008 et M. M. VOIGT 2009 et surtout l’ouvrage collectif de C. B. ROSE et G. 
DARBYSHIRE 2011. Voir aussi C. B. ROSE 2016, p. 8-9. 
226 Voir également M. M. VOIGT 2005 ; G. K. SAMS 2012 ; O. W. MUSCARELLA 2013, p. 569-599. Même si 
la chronologie haute est à présent adoptée, il convient de rester prudent. 



 67 

L’inscription du « Monument de Midas » sur le site de la Cité de Midas comporte  

le nom de « Atès ». Comme nous le verrons,227 selon Suzanne Benrdt-Ersoz, ce monument 

aurait été taillé dans la roche durant la première moitié du VIe siècle ACN, soit l’époque à 

laquelle la Phrygie était sous contrôle lydien.228 On sait par Hérodote que Crésus avait un 

fils nommé Atys.229 Ainsi, pour S. Berndt-Ersoz,230 cet Atès ne serait autre que le nom du 

fils du dernier roi mermnade. Cette inscription serait une preuve archéologique selon 

laquelle Crésus aurait patronné la construction de lieux cultuels en Phrygie tout comme il 

l’aurait fait en Ionie, en finançant l’édification de l’Artémision d’Éphèse.231  

Au vu des résultats des fouilles archéologiques de Daskyleion, il semble que ce site 

soit tombé dans l’escarcelle lydienne une fois la Phrygie sous leur domination. En effet, 

au VIIe siècle ACN, l’établissement paraît sous obédience phrygienne, mais l’étude de la 

céramique tend à démontrer que l’occupation devient lydienne à la fin du VIIe siècle 

ACN.232 Le nom même de Daskyleion renverrait directement à Daskylos, le père de 

Gygès.233 Il serait donc possible que les Lydiens, tout comme à Gordion, aient installé une 

garnison afin de surveiller et contrôler l’ensemble de l’Hellespont et le nord-ouest de 

l’Asie Mineure. 

 

7) Les territoires à l’est du Kızılırmak 

 

Le site de Kerkenes Dağ a été identifié par son fouilleur Geoffrey D. Summers 

comme étant le site de Ptérie, mentionnée par Hérodote.234 La céramique trouvée sur place 

a servi à dater l’occupation du site entre la fin VIIe et le milieu du VIe siècle ACN. 235 

Les inscriptions, en langue phrygienne, découvertes sur le site ont permis de conforter la 

date d’une occupation allant de 600 à 550 ACN, moment où le site fut détruit 

complètement par le feu.236  

 
                                                
227 Voir infra 3.3.2 « La Phrygie ». 
228 S. BERNDT-ERSOZ 2009, p. 17. 
229 HÉRODOTE, I, 34. 
230 S. BERNDT-ERSOZ 2006 ; 2009. 
231 HÉRODOTE, I, 92. 
232 B. VERGNAUD 2012, p. 296 ; R. G. GÜTERKIN-DEMIR 2002, p. 111-143 ; C. VAN BEELEN 2012.  
233 HÉRODOTE, I, 8. 
234 HÉRODOTE, I, 76. 
235 G. D. SUMMERS 1997, p. 81-94 et 2000, p. 55-73 ; G. D. SUMMERS 2006 (b), p. 164-202. 
236 Voir C. M. DRAYCOTT & G. D. SUMMERS 2008. 



 68 

Pour Geoffrey Summers, l’endroit aurait été occupé après la chute de Ninive – soit 

après 612 – par des Phrygiens qui auraient quitté leurs terres afin de venir s’installer en 

masse à l’est de l’Halys. Les techniques architecturales utilisées à Kerkenes sont à 

rapprocher de celles rencontrées sur les Haut Plateaux phrygiens. C’est pourquoi 

l’archéologue affirme que ces Hauts Plateaux, laissés vides par le déplacement des 

Phrygiens vers Kerkenes, auraient facilité l’incorporation de la Phrygie dans le royaume 

lydien. Les Phrygiens auraient ainsi fondé une nouvelle capitale, une installation de grande 

envergure (la Ptérie d’Hérodote) pour commander un royaume phrygien réformé dont les 

limites auraient été l’Halys au sud et à l’ouest, la zone aux alentours d’Alaca Höyük au 

nord et Akdağmaden à l’est.237 

 

Conclusions 
 

À la lecture de cette présentation, on constate que les sources littéraires et 

archéologiques sont bel et bien complémentaires. Pour certains cas, celles-ci sont 

concordantes : 

Ainsi, le témoignage d’Hérodote a permis de proposer l’identification du Koca Mutaf 

Tepe, à proximité de Sardes, comme étant le tumulus d’Alyatte, puisque les dimensions de 

la tombe du père de Crésus données par l’historien238 sont identiques (à quelques mètres 

près) à celles du plus grand des tumulus de Bin Tepe. De même, la prise de l’ancienne 

Smyrne par Alyatte,239 ainsi que la destruction du temple d’Athéna Assesia aux alentours 

de Milet,240 par les troupes du père de Crésus, ont trouvé une confirmation archéologique. 

En revanche, en bien d’autres cas, les résultats issus de l’archéologie et les sources 

littéraires sont discordants : 

Le cas le plus représentatif est sans doute l’absence totale de traces des destructions 

et saccages opérés par les Cimmériens en Ionie. Dans ce cas-ci, nous en sommes tenus aux 

seuls témoignages des sources littéraires.  

 

                                                
237 G. D. SUMMERS 2012, p. 225-228 ; 2013 (a), p. 42-49. 
238 HÉRODOTE, I, 93. 
239 HÉRODOTE, I, 16. 
240 HÉRODOTE I, 19-20. 



 69 

À Gordion, les archéologues avaient pensé trouver des indices de la déferlante 

cimmérienne puisqu’ils attribuaient le niveau de destruction de la citadelle, daté des années 

ca. 750 ACN, au peuple nomade. Cependant, les nouvelles analyses dendrochronologiques 

et celles réalisées au carbone quatorze ont daté cette destruction des années ca. 830 ACN. 

Dès lors, les Cimmériens n’en seraient pas les responsables. 

À Éphèse, comme nous le verrons plus loin dans ce travail,241 les fouilles n’ont livré 

aucune trace d’un éventuel siège entrepris par Crésus ou même de remparts mentionnés par 

Hérodote. 

Dans bien d’autres cas, les résultats des fouilles archéologiques apportent de 

nombreux renseignements que l’on ne retrouve pas dans les sources littéraires. Il convient 

donc à l’historien d’exploiter ces données par le prisme de la critique historique.242 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
241 Cf. infra 3.1.I.a « Éphèse ». 
242 Sur l’apport de l’archéologie pour la période étudiée dans ce travail, voir C. BAURAIN 1997, p. 5-7. 



 70 

Chapitre II 

 

ORGANISATION DU POUVOIR LYDIEN 



 71 

2.1 Introduction : la cour de Sardes 
 

L’étude de la cour des rois lydiens installés dans leur capitale à Sardes s’avère des 

plus délicate. En effet, très peu d’informations peuvent être tirées à ce sujet des sources à 

notre disposition, le but poursuivi par les différents auteurs anciens parvenus jusqu’à nous 

n’étant pas de tenter une description de la cour des rois lydiens : ils en auraient d’ailleurs 

été largement incapables vu que tous écrivent longtemps après la destruction de la capitale 

lydienne par Cyrus d’abord, par les Ioniens ensuite. Pour nous faire une idée des 

organisations aulique et sociétale de la cour lydienne, nous en sommes donc réduit à 

chercher les quelques indications de valeur incertaine, éparses chez les auteurs grecs, 

et d’explorer les rares sources épigraphiques parvenues jusqu’à nous.     

Pour l’essentiel, il est fondé de croire qu’une comparaison synchronique avec les 

cours des royaumes orientaux comme la Perse (alors en formation), la Babylonie et 

l’Assyrie (dont les compositions auliques étaient sans doute fort semblables), ainsi que 

diachronique, en considérant les cours paléoassyrienne et hittite pourrait éclairer ce que fut 

de l’organisation du palais et de la société lydienne. Cette tentative de description de la 

cour de Sardes pourrait permettre de mieux situer et apprécier les enjeux de la lutte que se 

livrèrent Pantaléon et Crésus dans leur volonté de succéder à leur père Alyatte. 

En effet, sans entrer dans trop de détails, il semble que dans leur majorité, les cours 

orientales aient été édifiées sur le modèle (paléo)assyrien. Tout d’abord, précisons que 

durant l’Âge du Bronze, le territoire du futur royaume lydien faisait partie du royaume du 

« Pays de la rivière Seha »,243 une entité elle-même vassale du Nouveau Royaume des 

Hittites.244 Or, il faut savoir qu’au milieu du XVIIe siècle ACN, Pithana, roi de Kussar, 

fondateur de l’Ancien Royaume hittite, s’empara notamment de la cité de Nesa/Kanesh, 

siège de la principale ancienne colonie fondée par des marchands assyriens au XIXe siècle 

ACN.245 Ce karum de Kanesh était ainsi accolé au siège d’un petit royaume anatolien dont 

le potentat avait prêté serment au roi assyrien.246  C’est à cet endroit que Pithana et son fils 

Anitta établirent leur capitale, avant qu’Hattusili (ca. 1600 ACN) ne la déplace à 

                                                
243 Dont la capitale se situait peut-être sur le site actuel de Kaymakçı, à proximité directe de Sardes. Voir C. 
LUKE & C. H. ROOSEVELT 2009 ; 2017 ; C. H. ROOSEVELT 2010, p. 53 ; 2012, p. 898. 
244 C. H. ROOSEVELT 2010, p. 55-57 ; C. LUKE & C. H. ROOSEVELT 2017, p. 121. 
245 T. BRYCE 2012, p. 722 ; T. MATNEY 2012, p. 567-568.  
246 P. GARELLI 1963, p. 172, 198 ; H. LEWY 1971, p. 715-716 ; T. BRYCE 1998, p. 21-22 ; 2002, p. 8. 



 72 

Hattusha/Boğazköy, elle aussi ancien siège d’une colonie assyrienne.247 Les contacts entre 

ces places commerciales assyriennes et Assur étaient étroits. D’ailleurs, c’est par 

l’intermédiaire des multiples colonies assyriennes installées en Anatolie que les Hittites ont 

été conduits à adopter l’usage de l’écriture cunéiforme pour transcrire leur langue indo-

européenne appelée le nésite.248 Mais les emprunts ne se sont pas limités à un outil 

graphique. Il semble également que de nombreux usages auliques hittites (comme l’usage 

d’eunuques) aient été empruntés aux Assyriens.249  

Par ailleurs, durant la domination hittite, la population des territoires qui formeront 

le berceau du royaume lydien (comme du reste une bonne partie sinon la quasi totalité de 

l’Anatolie) parlait le louvite. Comme nous le verrons plus loin,250 il semble que la dynastie 

mermnade ait voulu se rattacher au passé louvite de la région.251 Par conséquent, il n’est 

pas impossible que la composition de la cour lydienne ait présenté de fortes réminiscences 

avec ce qu’était la cour du « Royaume de la rivière Seha », elle-même influencée par 

Hattusha formée aux usages (paléo)assyriens. 

Pour l’Âge du Fer et la période archaïque des Grecs, les études récentes ont 

démontré que la cour néo-babylonienne était quasi identique à la cour néo-assyrienne,252 

à la suite notamment de l’annexion du royaume de Babylone en 729 ACN par Tiglath-

Phalasar III, et son autoproclamation comme roi de Babylone. De même, les cours des 

royaumes néo-élamites – dont celui d’Anshan,253 royaume de Cyrus II – laissent entrevoir, 

elles aussi, de nombreuses influences néo-assyriennes.254 Cela n’a rien pour surprendre 

quand on sait que la civilisation néo-assyrienne était en grande partie héritère des 

Assyriens de l’Âge du Bronze.255 Ainsi, les cours des différents royaumes du Proche-

Orient et de l’Anatolie devaient-elles toutes partager de nombreux points communs, tous 

renvoyant à une origine mésopotamienne, celle du brillant royaume assyrien de l’Âge du 

Bronze.  

 

                                                
247 T. BRYCE 2012, p. 723-724. 
248 H. A. HOFFNER et H. C. MELCHERT 2008, p. 9-10. 
249 I. PELED 2013, p. 785-797. 
250 Voir infra 2.2.3.1 « Considérations onomastiques ». 
251 Voir M. FORLANINI 1999, p. 22-23 ; O. CARRUBA 2003 
252 P. VILLARD 2008, p. 25-27 ; M. JURSA 2010, p. 68-106. 
253 Cf. infra 4.2. 
254 D. T. POTTS 2010, p. 107-137. 
255 P. VILLARD 2008, p. 15-30. 



 73 

C’est pour ces différentes raisons qu’on est en droit d’espérer qu’une comparaison 

diachronique et synchronique avec les cours perse, babylonienne, assyrienne et hittite 

puisse nous éclairer au moins partiellement sur la composition de la cour lydienne sous le 

règne des Mermnades. 

À la lecture des sources grecques comme Hérodote, Nicolas de Damas ou encore 

Plutarque, on apprend que la cour royale lydienne était composée du roi (qaλmλuλ / 

 de ses femmes,257 de ses enfants,258 de sa famille au sens large,259 de ses ,256(�𐤠𐤷𐤵𐤷𐤰𐤷�

servants,260 de son personnel administratif,261 de médecins,262 et de nobles propriétaires de 

domaines,263 auquels se joignaient des membres de familles royales amies.264  

Cette évocation succinte de la cour royale mermnade avait déjà été réalisée par 

Georges Hanfmann et Christopher Roosevelt, sans toutefois citer les sources anciennes 

disponibles.265 

Le personnel constituant l’entourage du roi lydien, à l’instar de celui des rois des 

Hittites, des Perses, des Babyloniens et des Assyriens, devait probablement comporter un 

surintendant du palais, des gardes du corps (les Mešedi chez les Hittites)266, un boulanger, 

un majordome, un secrétaire, des responsables de la « maison des femmes », un barbier, un 

secrétaire de l’héritier du trône, etc.267 Les gouverneurs de domaines, comme les Bēl 

Madgalti des Hittites, devaient également séjourner par moment à Sardes.268 

                                                
256 Voir les inscriptions du Lydisches Wörtenbuch de Roberto Gusmani : LW 2,2 ; LW 41,1 ; LW 42,2 ;  LW 
50,3 ; LW 16,3 ; LW 11,8 (R. GUSMANI 1964, p. 179-180, 250-269). Voir également A. PAYNE et J. WINTJES 
2016, p. 73-86. 
257 Hérodote transmet qu’Alyatte avait plusieurs épouses. HÉRODOTE, I, 92 ; PLUTARQUE, Sur les oracles de 
la Pythie, I, 6 (401e). 
258 Sans oublier que les appartements des hommes étaient séparés de ceux des femmes. Voir HÉRODOTE, I, 
34-35 ; PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, I, 6 (401e).  
259 NICOLAS DE DAMAS, F 44. 
260 Comme la célèbre boulangère de Crésus. Voir HÉRODOTE, I, 51 ; PLUTARQUE, Sur les oracles de la 
Pythie, I, 6 (401e). 
261 Avec notamment les conseillers et les interprètes. Voir HÉRODOTE, I, 71. 
262 NICOLAS DE DAMAS, F 44. 
263 Les « calomniateurs » de Crésus auprès d’Alyatte pourraient s’entendre dans ce sens. Voir NICOLAS DE 
DAMAS, F 65. 
264 Comme le fameux Adraste, prince royal phrygien qui tua par accident Atys, le fils de Crésus. Voir 
HÉRODOTE, I, 34-36.  
265 G. M. A. HANFMANN 1983, p. 84 ; C. ROOSEVELT 2009, p. 85-86. 
266 T. BRYCE 2002, p. 22. 
267 Sur la composition de la cour hittite, voir T. BRYCE 2002, p. 11-31 ; chez les Perses : P. BRIANT 1996, 
p. 265-313 ; M. BROSIUS 2006, p. 32-46. Voir également l’étude comparative de la cour achéménide avec la 
cour néo-babylonienne et assyrienne : M. BROSIUS 2007, p. 17-57. Les sources assyriennes précisent par la 
même occasion une hiérarchie parmi les membres de la cour royale : STATE ARCHIVE OF ASSYRIA (SAA), 
IV, 142. Les archives assyriennes sont disponibles en ligne : UNIVERSITY OF PENNSYLVANIA, State Archive 
of Assyria Online, [en ligne], http://oracc.museum.upenn.edu/saao/. (Page consultée le 28 février 2017) 
268 T. BRYCE 2002, p. 16 ; M. BROSIUS 2007, p. 23. 



 74 

Tout comme chez les Perses, la cour lydienne pouvait être répartie en deux 

catégories d’individus : d’une part, on devait avoir une cour « interne » composée de la 

famille royale et du personnel en contact direct avec le roi ; et d’autre part, une cour 

« externe » réunissant les personnes qui appartenaient à la cour royale de manière 

temporaire ou permanente mais qui n’entraient pas en contact direct avec le roi.269  

Ainsi, la cour interne du roi avec sa famille disposait de serviteurs directs ainsi que 

d’un personnel administratif, un personnel de confiance qui devait probablement être 

choisi au sein de la noblesse lydienne.270  La cour externe devait se composer des 

propriétaires terriens, des gouverneurs de domaines (qui étaient parfois membres de la 

famille royale)271, des membres de familles royales et de la noblesse « amies ». 

Si l’on risque toujours la comparaison avec les autres cours royales orientales, 

les membres de la famille royale mermnade ainsi que la noblesse présente à la cour de 

Sardes devaient pouvoir agir en tant que conseillers du roi lydien.272  

L’ensemble de la cour devait probablement résider dans le palais édifié dans la 

capitale du royaume lydien. Comme énoncé plus haut,273 des restes retrouvés sur la terrasse 

du « Champ 49 » (Field 49) pourraient être ceux du palais de Sardes. Cependant le plan 

architectural de ce dernier est, jusqu’à présent, inconnu. Il est donc impossible de savoir 

s’il existait, par exemple, comme dans les autres cours orientales, une zone réservée aux 

femmes et d’autres zones proprement administratives. 

On le remarque, établir une composition plus précise de la cour lydienne à l’époque 

des Mermnades serait une entreprise hasardeuse tant est cruel le manque de sources 

anciennes. Seuls les textes grecs postérieurs renseignent directement sur la composition 

générale de la cour de Sardes. Pour le reste, la comparaison avec les cours hittite, perse, 

babylonienne, et assyrienne permet au mieux de préciser l’entourage probable des 

Mermnades qui la fréquentait et les principaux organes qu’elle devait contrôler. 

 

 

 
                                                
269 M. BROSIUS 2007, p. 26-39. 
270 Les Perses choisissaient leur plus proche personnel parmi les membres de la noblesse perse. Voir 
M. BROSIUS 2006, p. 37-39 ; 2007, p. 27. 
271 Crésus lui-même sera en charge du gouvernorat d’Adramytteion. Voir NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
272 T. BRYCE 2002, p. 23 ; M. BROSIUS 2006, p. 39-40 ; 2007, p. 30. 
273 Voir supra 1.2.3. 



 75 

2.2 Guerre de factions : la lutte pour le pouvoir entre 

Pantaléon et Crésus 

 

Au cours de son exposé consacré aux affaires lydiennes,274 Hérodote dévoile 

l’existence d’un demi-frère de Crésus (Κροίσου δὲ ἀδελφεὸς οὐκ ὁµοµήτριος), portant le 

nom de Pantaléon. Si Crésus était né d’une mère Carienne, ce demi-frère était pour sa part 

né d’une Ionienne et il avait également revendiqué le trône de leur père, Alyatte. 

Deux épisodes témoignant de cette lutte entre les deux frères sont relatés par Hérodote,275 

Nicolas de Damas,276 Élien277 et Plutarque.278 Que retenir de cette rivalité ? Avant de tenter 

de répondre à cette question, il convient tout d’abord de s’attarder sur les règles de 

succession du trône du royaume de Lydie. 

 

2.2.1 Introduction : les règles de succession dans le royaume lydien  
 

Contrairement à ce que pensaient G. A. Radet et C. Talamo, 279 un examen plus 

précis des indices disponibles invite à penser que la succession des rois lydiens ne 

s’établissait pas par ordre de primogéniture masculine. En effet, Hérodote précise 

qu’Alyatte avait donné (Ἐπείτε δὲ δόντος τοῦ πατρὸς ἐκράτησε τῆς ἀρχῆς ὁ Κροῖσος) la 

royauté à Crésus qui était, aux dires de Nicolas de Damas, l’aîné de ses fils,280 en le 

désignant comme successeur. 281  Le roi en fonction pouvait donc choisir, sans se 

préoccuper de l’ordre des naissances, son successeur parmi ses fils. De même, Xénophilos 

nous transmet qu’Alyatte avait lui aussi reçu la royauté de son père (Sadyatte).282 Cette 

façon de procéder (sans intégrer la contrainte de la primogéniture) se retrouve dans 

d’autres royautés orientales, comme chez les Perses et les Hittites, où le roi avait à choisir 

son successeur au sein de ses fils légitimes.  

                                                
274 HÉRODOTE, I, 92. 
275 HÉRODOTE, I, 92. 
276 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
277 ÉLIEN, Histoire variée, IV, 27. 
278 PLUTARQUE, De la malignité d’Hérodote, I, 8 (858e). Et Sur les oracles de la Pythie, I, 6 (401e). 
279 G. A RADET 1893, p. 206 ; C. TALAMO 1979, p. 116-119. 
280 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
281 HÉRODOTE, I, 92. Pour les Perses, voir P. BRIANT 1996, p. 535-538. 
282 XENOPHILOS, FGrH 767 F1 : ᾽Αλυάτης διαδεξάµενος τὴν τοῦ πατρὸς βασιλείαν. Le verbe διαδἐχοµαι 

(recevoir par succession) n’implique pas de règle successorale. Voir A. BAILLY 1901, p. 466-467. 



 76 

Tout comme l’analyse de la composition de la cour mermnade, cette comparaison 

synchronique et diachronique permettra d’éclairer les règles de succession chez les 

Lydiens. 

Ainsi, chez les Hittites, afin de mettre fin aux nombreuses querelles de succession, 

le roi Telipinu (au XVIe siècle ACN) promulgua un « édit », dont les modernes peinent à 

définir la nature exacte, qui définissait les règles de succession.283 En substance, celui-ci 

établissait que le roi devait se résoudre à choisir son héritier librement parmi ses fils « de 

premier rang », soit « légitimes » – c’est-à-dire ceux issus de son union avec la reine 

consort, la « Tawananna ».284 En cas d’absence de fils (un ou plusieurs) de premier rang, la 

royauté passait à un fils de second rang (issu de l’union avec une femme de statut 

inférieur), sans que soit précisé un ordre de préséance quelconque. Les fils des concubines 

étaient quant à eux inéligibles.285 Il arrivait parfois au roi de changer d’avis durant son 

règne.286 L’héritier  désigné (le Tuhkanti) était éduqué au palais afin de pouvoir succéder à 

son père ; les autres fils, de leurs côtés, assuraient des missions diplomatiques, 

des commandements militaires, occupaient des postes majeurs dans la gestion du royaume 

ainsi que dans la vie religieuse. Enfin, l’administration de grandes régions (comme Alep ou 

Karkemish) était confiée à des fils non destinés à accéder au trône.287  Ces usages se 

perpétuent pour l’essentiel jusqu’au temps de l’empire perse. 

 En effet, chez les Perses, le roi choisissait son héritier également parmi ses fils 

légitimes – c’est-à-dire ceux que le roi avait eus avec ses différentes épouses et non pas 

ceux qu’il avait eus avec ses nombreuses concubines (les pallakai des textes grecs). Le ou 

les autres fils, quant à eux, se voyaient confier l’administration d’un domaine. 

C’est notamment le cas bien connu de Cyrus II qui a choisi Cambyse comme successeur et 

donné l’administration d’un vaste gouvernement en Asie Centrale à Smerdis/Bardiya (fils 

de Cyrus, de la même mère que Cambyse).288  

 

                                                
283 Voir G. BECKMAN 1986, p. 13-31 ; T. BRYCE 1998, p.114-115 ; 2002, p. 18-24. 
284 Pour le concubinage chez les rois hittites : T. BRYCE 2002, p. 27-31. Les femmes de statut inférieur étaient 
désignées par le terme de naptartu ou SALsuhur.lal, littéralement « servante ». 
285 G. BECKMAN 1986, p. 13-31 ; T. BRYCE 1998, p.114-115 ; 2002, p. 18-23.  
286 Nous pouvons citer l’exemple de Nerikkaili, qui se voit remplacé par son frère Tuthaliya, tous deux fils de 
Hattusili III. Voir J. FREU et M. MAZOYER 2013, p. 23-24. 
287 T. BRYCE 2002, p. 21. 
288 HÉRODOTE, III, 30. Smerdis/Bardiya était le frère puiné de Xerxès (XÉNOPHON, Cyropédie, VIII, 7, 6-28).  



 77 

Le roi régnant avait donc la liberté de nommer son successeur en fonction de ses 

préférences et des analyses qui étaient siennes.289 Bien évidemment, le choix révélé d’un 

héritier du vivant du roi ne suffisait pas à garantir une succession pacifique : il y eut de 

nombreuses luttes armées pour le pouvoir chez les Perses, la plus célèbre étant celle 

intervenue entre Cyrus le Jeune et son frère aîné Artaxerxès à la mort de leur père 

Darius II.290  

Sur ces constatations, il est plus que probable que ces usages successoraux devaient 

être pratiqués chez les Mermnades : les rois lydiens désignaient sans doute leur successeur 

parmi leurs fils légitimes sans nécessairement tenir compte de la primogéniture (les dires 

d’Hérodote et de Xénophilos ne s’opposent d’ailleurs pas à cette hypothèse) et le gardaient 

auprès d’eux afin de le préparer à régner. Les autres fils devaient recevoir des postes, 

parfois loin de la capitale, dans la gestion et la défense du royaume. 

Revenons-en maintenant aux sources anciennes traitant de la lutte pour le pouvoir 

que se livrèrent Pantaléon et Crésus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
289 P. BRIANT 1996, p. 104-105. 
290 Pour les multiples luttes dynastiques chez les Achéménides, lire P. BRIANT 2002. 



 78 

2.2.2 Les sources  
 

Seuls deux épisodes de cette querelle familiale sont parvenus jusqu’à nous de façon 

quelque peu détaillée.  

Le premier ne trouve aucun écho dans nos sources avant la mention de Plutarque 

dans son opuscule Sur les oracles de la Pythie. Dans celui-ci, il fait allusion à une tentative 

d’empoisonnement avortée de Crésus par sa belle-mère :  

Ce passage de Plutarque s’inscrit dans un propos plus large dont le point de départ 

est une réflexion sur la nature des offrandes rassemblées à Delphes, souvent des tributs 

résultant de pillages, avec l’accent mis sur un cas singulier, celui d’une statue en or 

représentant une femme qui cuit son pain et que Crésus avait dédiée à Delphes. 

Comme nous le verrons ci-après, ce passage ne serait en réalité, selon nous, qu’un simple 

récit étiologique (aition) inspiré par cette statue de la « boulangère » de trois coudées 

offerte par Crésus à Delphes, dont parlait déjà Hérodote.292 

                                                
291 PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, I, 6 (401e). Nous nous écartons en partie de la traduction de 
Robert Flacelière. En effet, pour « δευτέραν ἀγαγέσθαι γυναῖκα » nous préférons la traduction par « se marier 
à une deuxième épouse » plutôt que par « s’était remarié », ce qui sous-entendrait que la première femme 
d’Alyatte n’existait plus ; par ailleurs, le texte grec ne faisant jamais mention d’une « reine », nous traduirons 
« παραθεῖναι δὲ τοῖς ἐκείνης παισὶ τὸν ἄρτον » par « elle servit le pain empoisonné aux enfants de celle-ci (la 
belle-mère de Crésus) ». 
292 HÉRODOTE, I, 51 : τὸ Δελφοὶ τῆς ἀρτοκόπου τῆς Κροίσου εἰκόνα λέγουσι εἶναι. « [Cette statue], que les 
Lydiens affirment être la statue de sa boulangère ». Pour Clarisse Herrenschmidt, Plutarque aurait créé cette 
histoire mêlant intrigue, harem, poison et retournement pour plaire à ses lecteurs grecs. Voir C. 
HERRENSCHMIDT 2004, p. 9. On peut également émettre l’idée que Plutarque aurait plutôt trouvé cette 
anecdote chez un des auteurs qu’il a rencontrés au hasard de ses lectures. 

« […] λέγεται γὰρ Ἀλυάττην τὸν πατέρα τοῦ 

Κροίσου δευτέραν ἀγαγέσθαι γυναῖκα καὶ 

παῖδας ἑτέρους τρέφειν: ἐπιβουλεύουσαν οὖν 

τῷ Κροίσῳ τὴν ἄνθρωπον φάρµακον δοῦναι τῇ 

ἀρτοποιῷ, καὶ κελεῦσαι διαπλάσασαν ἄρτον ἐξ 

αὐτοῦ τῷ Κροίσῳ παραθεῖναι τὴν δ᾽ ἀρτοποιὸν 

κρύφα τῷ Κροίσῳ φράσαι, παραθεῖναι δὲ τοῖς 

ἐκείνης παισὶ τὸν ἄρτον. »291  
(Édition de R. FLACELIÈRE) 

« […] On dit, en effet, qu’Alyatte, père de 

Crésus, s’était marié à une deuxième femme  

[δευτέραν ἀγαγέσθαι γυναῖκα] et avait des 

enfants de celle-ci ; la dernière épousée, qui 

en voulait aux jours de Crésus, remit du 

poison à sa boulangère et lui ordonna d’en 

mêler à la pâte en fabriquant le pain destiné à 

Crésus ; mais la boulangère avertit 

secrètement celui-ci, et ce fut aux enfants de 

cette dernière qu’elle servit le pain 

empoisonné. » 

(Traduction R. FLACELIÈRE modifiée). 



 79 

En effet, il apparaît que cette statue (εἴδωλον/εἰκόνα)293 en or était en réalité une 

statue d’Artémis d’Éphèse que le roi lydien aurait consacrée à l’Apollon Pythien après sa 

prise de la cité ionienne. Contrairement à l’idée défendue par l’érudit H. W. 

Parke, 294  Artémis d’Éphèse était déjà représentée (à l’époque archaïque) avec ses 

nombreux oves (ou mamelles).295 Ainsi, il est possible que les Delphiens, peu au fait de ce 

type de représentation de la déesse, aient assez vite interprété cette singularité comme une 

sorte d’épi de blé et donc une boulangère.  

Ainsi, on peut difficilement tirer argument de cette statue évoquée par Hérodote, 

puis Plutarque, pour créditer d’une réelle consistance historique l’épisode de 

l’empoisonnement manqué. On songerait alors plutôt à l’un de ces récits qui étaient 

diffusés pour confirmer (a posteriori) le destin exceptionnel de certains personnages. 

De plus, rien dans le texte d’Hérodote ne permet d’affirmer que l’historien a vu de ses 

propres yeux la statue de la boulangère de Crésus, puisqu’il est probable que celle-ci ne 

survécut pas à l’incendie du temple en 548/7 ACN.296 

Le second épisode, quant à lui, est rapporté par davantage de sources : à Hérodote 

et Plutarque se joignent Nicolas de Damas et Élien. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
293 Sur l’emploi des termes εἴδωλον et εἰκών et leurs significations, voir S. SAÏD 1987, p. 309-330 et J. P. 
VERNANT 1990, p. 225-238. 
294 H. W. PARKE 1984, p. 220. 
295 A. E. HILL 1992, p. 91-94. Pour ce chercheur, en la comparant avec les attributs d’Istar, Artémis aurait 
porté des colliers de perles ovoïdales dérivées directement de la forme des écailles que formaient les armures 
des soldats mésopotamiens ; Selon S. P. Morris, la représentation de la statue provient des images cultuelles 
de l’Anatolie de l’époque hittite. Ces oves représenteraient des petits sacs de cuir symbolisant la « fertilité ». 
S. P. MORRIS 2001, p. 429-430 
296 Mentionné par Hérodote (I, 50-51) et Pausanias (X, 5, 13). 



 80 

Les récits qu’en font le père de l’histoire et Plutarque sont fort similaires en dépit 

des siècles qui les séparent. En effet, Hérodote déclare que : 

« […] τὰ δὲ ἄλλα ἀναθήµατα ἐξ ἀνδρὸς ἐγένετο 

οὐσίης ἐχθροῦ, ὅς οἱ πρὶν ἢ βασιλεῦσαι 

ἀντιστασιώτης κατεστήκεε, συσπεύδων 

Πανταλέοντι γενέσθαι τὴν Λυδῶν ἀρχήν. Ὁ δὲ 

Πανταλέων ἦν Ἀλυάττεω µὲν παῖς, Κροίσου δὲ 

ἀδελφεὸς οὐκ ὁµοµήτριος· Κροῖσος µὲν γὰρ ἐκ 

Καείρης ἦν γυναικὸς Ἀλυάττῃ, Πανταλέων δὲ 

ἐξ Ἰάδος. Ἐπείτε δὲ δόντος τοῦ πατρὸς 

ἐκράτησε τῆς ἀρχῆς ὁ Κροῖσος, τὸν ἄνθρωπον 

τὸν ἀντιπρήσσοντα ἐπὶ κνάφου ἕλκων 

διέφθειρε, τὴν δὲ οὐσίην αὐτοῦ ἔτι πρότερον 

κατιρώσας τότε τρόπῳ τῷ εἰρηµένῳ ἀνέθηκε ἐς 

τὰ εἴρηται. » 

(Édition de P. E. LEGRAND) 297 

« […] les autres [offrandes faites en Grèce] 

furent tirées de la fortune d’un ennemi qui, 

avant que Crésus devînt roi, lui avait fait de 

l’opposition et avait conspiré avec Pantaléon 

pour que la royauté de Lydie échût à ce dernier. 

Pantaléon était le fils d’Alyatte et frère de 

Crésus, mais né d’une autre mère : Alyatte avait 

eu Crésus d’une femme carienne, Pantaléon 

d’une femme ionienne. Lorsque Crésus fut 

entré en possession du pouvoir par le don que 

lui en avait fait son père, il mit à mort son 

opposant en le faisant traîner sur un 

« chardon » ; quant à sa fortune, que d’avance il 

avait vouée aux dieux, il la consacra alors sous 

la forme que nous avons dite dans les 

sanctuaires susnommés. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

Hérodote en vient donc à évoquer ce conflit, lorsqu’il aborde les différentes 

offrandes accomplies par Crésus dans divers sanctuaires grecs, à la fin de son logos lydien. 

Il semble qu’il tienne ces renseignements d’informateurs ioniens, probablement rencontrés 

lorsque l’historien visita la cité d’Éphèse et son célèbre Artémision.298  

 

 

 

 

 

                                                
297 HÉRODOTE, I, 92. 
298 P. E. LEGRAND 1932, p. 26 ; S. MAZZARINO 1947, p. 183-185. Hérodote ne connaissant que le grec a dû 
tirer les informations sur le conflit chez des Grecs et non des Lydiens (ou alors des Lydiens parlant le grec). 
Voir D. LENFANT 2011, p. 217. Lors de sa visite du sanctuaire d’Artémis à Éphèse, Hérodote a pu voir des 
statues d’Artémis polymastos (semblables à la boulangère de Delphes). 



 81 

Plutarque, dans son livre De la malignité d’Hérodote, déclare de son côté : 

« Ἀδελφὸν γὰρ αὐτοῦ Πανταλέοντα περὶ τῆς 

βασιλείας αὐτῷ διαφέρεσθαι, ζῶντος ἔτι τοῦ 

πατρός· τὸν οὖν Κροῖσον, ὡς εἰς τὴν βασιλείαν 

κατέστη, τῶν ἑταίρων καὶ φίλων τοῦ 

Πανταλέοντος ἕνα τῶν γνωρίµων ἐπὶ κνάφου 

διαφθεῖραι καταξαινόµενον, ἐκ δὲ τῶν 

χρηµάτων αὐτοῦ ποιησάµενον ἀναθήµατα τοῖς 

θεοῖς ἀποστεῖλαι. » 299  

(Édition de G. LACHENAUD) 

« Il [Hérodote] dit en effet que son frère 

Pantaléon lui avait disputé la royauté du vivant 

de leur père, qu’une fois monté sur le trône 

Crésus fit écorcher vif sur un « chardon » un 

des membres de la noblesse qui était un partisan 

et un ami de Pantaléon, et qu’il utilisa ses biens 

pour faire des offrandes qu’il envoya aux 

dieux. »  

(Traduction de R. FLACELIÈRE) 

 

Dans ce célèbre traité dont est tiré l’extrait ci-dessus, Plutarque entend discréditer 

Hérodote à qui il reproche sa partialité, de même que ses propos désobligeants sur la 

Béotie. Pour ce faire, Plutarque exploite des historiens et des poètes du Ve siècle 

aujourd’hui perdus, des auteurs d’histoires universelles (comme Éphore) et d’histoires 

locales (Lysanias de Mallos) ainsi que des inscriptions. Il est cependant bien admis que 

Plutarque tient des propos fallacieux sur Hérodote et que ses arguments ne paraissent pas 

pertinents.300  

Dans le passage ci-dessus, sans que l’on puisse affirmer pour autant que les propos 

d’Hérodote reposaient sur des faits indiscutables, nous pouvons néanmoins faire observer 

que Plutarque reprend les propos d’Hérodote sans les modifier. 

 

 

 

 

 

 

                                                
299 PLUTARQUE, De la malignité d’Hérodote, I, 8 (858e). 
300 Les sources qu’utilise Plutarque afin de discréditer Hérodote sont souvent des poètes et historiens perdus 
du Ve siècle ACN et des auteurs tardifs d’histoires universelles et d’histoires locales qui ne semblent pas 
supplanter Hérodote. Voir P. GIOVANNELI-JOUANNA et al. 2011, p. 319-321. 



 82 

Le récit du même épisode chez Nicolas de Damas, dans le fragment 65, est quant à 

lui plus détaillé : 

« Ὅτι Ἀλυάττης ὁ Κροίσου πατὴρ, τοῦ Λυδῶν 

βασιλέως, ἐπὶ Καρίαν στρατεύων, περιήγγειλε 

τοῖς ἑαυτοῦ στρατὸν ἄγειν εἰς Σάρδεις ἐν ἡµέρᾳ 

τακτῇ, ἐν οἷς καὶ Κροίσῳ, ὅστις ἦν αὐτοῦ 

πρεσβύτατος τῶν παίδων, ἄρχων 

ἀποδεδειγµένος Ἀδραµυττίου τε καὶ Θήβης 

πεδίου. [Άλυάττου πολιορκοῦτος Πριήνην 

σφησίν] Ὁ δὲ, ὥς φασιν, ὑπὸ ἀκολασίας οὐχ 

οἷός τε ἦν, καί πως διεβέβλητο πρὸς τὸν πατέρα. 

Βουλόµενος δὲ ἐν τῷδε τῷ ἔργῳ ἀπολύσασθαι 

τὰς αἰτίας, καὶ ἀπορῶν ὁπόθεν µισθώσαιτο 

ἐπικούρους (µισθωτοῖς γὰρ ἐχρῶντο), ἦλθεν ἐπὶ 

Σαδυάττην τὸν ἔµπορον, πλουσιώτατον Λυδῶν 

ὄντα, δανείζεσθαι βουλόµενος. Ὁ δὲ αὐτὸν 

πρῶτον µὲν ἀναµένειν ἐκέλευσε πρὸ τῶν 

θυρῶν, ἄχρι λούσηται· µετὰ δὲ, ἐντυγχάνοντι 

ἀποκρίνεται, ὅτι πολλοὶ παῖδες εἶεν Ἀλυάττῃ, 

οἷς πᾶσιν εἰ δεήσοι αὐτὸν ἀργύριον διδόναι, οὐκ 

ἐξαρκέσει· οὔκουν δοῦναι δεοµένῳ. Κροῖσον 

δὲ, ἀποτυχόντα τἀνθρώπου, εἰς Ἔφεσον 

ἀφικέσθαι κατὰ ζήτησιν ἀργυρίου. Καὶ τότε µὲν 

εὔξασθαι τῇ Ἀρτέµιδι, εἰ βασιλεύσειε, τὸν οἶκον 

ἅπαντα καθιερώσειν τοῦ ἐµπόρου. ῏Ην δέ τις 

Κροίσῳ φίλος, ἀνὴρ Ἴων, ὄνοµα Παµφάης, υἱὸς 

Θεοχαρίδου εὖ µάλα εὐπόρου. Οὗτος ὁρῶν τὴν 

Κροίσου σπουδὴν, ἐδεήθη τοῦ πατρὸς χιλίους 

στατῆρας δοῦναί οἱ πάσῃ µηχανῇ· τυχὼν δὲ 

παρ΄ αὐτοῦ, δίδωσι Κροίσῳ. Ἀνθ΄ ὧν µέγαν τε 

αὐτὸν Κροῖσος ὕστερον ἐποίησε, βασιλεὺς 

γενόµενος, καὶ εἰς τὴν ἀκρόπολιν εἰσαγαγὼν 

ἅµαξαν αὐτῷ ἔδωκε µεστὴν χρυσίου· τὸν δὲ τοῦ 

ἐµπόρου οἶκον Ἀρτέµιδι καθιέρωσε, καὶ αὐτὰ 

τὰ θεµέλια ἀποδόµενος διὰ τὴν εὐχὴν, ὡς µηδὲν 

λείποιτο. Ὁ δὲ Κροῖσος τοὺς χιλίους λαβὼν 

« Comme Alyatte, père de Crésus et roi de 

Lydie, faisait campagne contre la Carie, il donna 

aux chefs de son armée l’ordre d’amener leurs 

troupes à Sardes à un jour qu’il avait fixé ; 

parmi les chefs se trouvait Crésus, qui était 

l’aîné de ses fils et avait été désigné pour 

commander Adramytteion et la plaine de Thèbè. 

Mais celui-ci, à ce qu’on dit, n’avait pas de 

moyens à cause de sa vie dissipée et avait été 

calomnié auprès de son père. Voulant par cette 

action se laver des accusations, mais n’ayant pas 

d’argent pour payer ses troupes (ils utilisaient 

des mercenaires), il alla trouver le marchand 

Sadyatte, qui était le Lydien le plus riche, avec 

l’intention de lui faire un emprunt. Mais ce 

dernier, pour commencer, le fit attendre à sa 

porte jusqu’à ce qu’il ait fini de prendre son 

bain ; puis il répondit au solliciteur qu’Alyatte 

avait beaucoup de fils et que, s’il devait leur 

donner de l’argent à tous, sa fortune ne suffirait 

pas ; il n’en donnerait donc pas si on lui en 

demandait. N’ayant rien obtenu de cet homme, 

Crésus partit pour Ephèse, à la recherche 

d’argent. Il fit alors à Artémis le vœu, s’il 

devenait roi, de lui consacrer la maison du 

marchand tout entière. Crésus avait un ami, un 

Ionien nommé Pamphaès, fils de Théocharidès, 

un homme extrêmement riche. Voyant tous les 

efforts que déployait Crésus, Pamphaès 

demanda par tous les moyens à son père de lui 

donner mille statères ; les ayant obtenus de lui, 

il les donna à Crésus. En échange de quoi, 

Crésus, quand plus tard il devint roi, fit de lui un 

grand personnage et, ayant fait amener un char 



 83 

χρυσοῦς, στράτευµά τε ἤγειρε, καὶ πρῶτος εἰς 

τὴν κυρίαν ἡµέραν ἄγων ἔδειξε τῷ πατρὶ, καὶ 

συνεισέβαλεν εἰς τὴν Καρίαν. Κρείττων δὲ ἐξ 

ἐκείνου τοῦ ἔργου τῶν αὐτὸν διαβαλλόντων 

γίνεται. »301 

(Édition de É. PARMENTIER) 

sur l’acropole, le lui offrit rempli d’or. Et il 

consacra à Artémis la maison du marchand, en 

vendant même les fondations, puisqu’il avait 

fait le vœu de ne rien laisser de reste. Avec 

mille statères d’or, Crésus réunit une armée et, 

arrivant le premier au jour fixé, parut devant son 

père et envahit la Carie avec lui ; par cette 

action, il l’emporta sur ses calomniateurs. »  

(Traduction de É. PARMENTIER)  

 

Ce fragment de Nicolas de Damas est conservé dans les Excerpta De virtutibus et 

vitiis (qui présentent des personnages de qualité ou d’immoralité exceptionnelle) réunis au 

IXe siècle à la demande de Constantin VII Porphyrogénète pour figurer dans l’entreprise 

générale des Excerpta qui consistaient dans le recopiage de passages d’auteurs anciens 

sans les modifier en rien.302 Les Histoires de Nicolas de Damas, une œuvre dédiée au roi 

Hérode le Grand (dont il était le secrétaire), retraçaient l’histoire des grands empires 

orientaux jusqu’au règne le plus achevé d’Hérode.303 Nicolas de Damas a puisé dans les 

auteurs les plus notables du domaine. En ce qui concerne la Lydie, Nicolas a recherché ses 

informations chez Hérodote et Xanthos de Lydie (son cadet de peu, semble-t-il),304 

mais par moment, il combine ces deux auteurs (pour l’histoire de Gygès notamment).305 

Quand la source première de Nicolas a été conservée, on remarque qu’il n’a pas hésité à 

l’altérer.306 Sur le plan de sa méthode, l’historien essaye de rationaliser au mieux son 

discours afin de convaincre le lecteur de sa véracité : il supprime les éléments épiques de la 

tradition, diminue le rôle des oracles et fait preuve de réalisme psychologique.307  

 

                                                
301 NICOLAS DE DAMAS, F 65.  
302 E. PARMENTIER et F. PROMETEA BARONE 2011, p. L. 
303 Ce principe de réaliser une grande fresque historique est hérité d’Éphore.  
304 Il semble qu’Hérodote n’ait jamais lu Xanthos. Voir R. DREWS 1973, p. 100. Selon Annick Payne, 
Xanthos aurait été, de peu, l’aîné d’Hérodote. Voir A. PAYNE et J. WINTJES 2016, p. 8. Sur l’œuvre de 
Xanthos, voir les travaux de Francesca Gazzano : F. GAZZANO 2009 ; 2010 ; 2011 ; 2012.  
305  HÉRODOTE, I, 6-16. Pour l’accession au trône de Gygès, lire NICOLAS DE DAMAS, F 47. 
306 Nicolas de Damas s’inspire d’Hérodote pour la scène du bûcher de Crésus mais il ajoute des éléments 
provenant de sources inconnues (ou peut-être imaginées). Voir E. PARMENTIER et F. PROMETEA BARONE 
2011, p. L. 
307 Pour la vie, les sources et la méthode de Nicolas de Damas, voir E. PARMENTIER et F. PROMETEA BARONE 
2011, p. XI-LXI ; et E. PARMENTIER 2011, p. 263-266. 



 84 

Le contexte littéraire qui prévaut au Ier siècle ACN pousse les auteurs à chercher à 

promouvoir le passé légendaire de Rome et celui de l’humanité entière. Ainsi, Nicolas 

cherche à rehausser le passé en projetant dans ce dernier des faits de son époque.308 

L’auteur semble s’être appliqué à dresser des portraits élogieux de ses personnages 

afin de construire un modèle-type du souverain idéal. Les Histoires étant dédiées à Hérode, 

homme cruel monté sur le trône à la suite d’une passe d’armes, elles accordent une large 

place aux récits d’usurpation. Nicolas voulait donner à voir, à partir de la vie d’Hérode, 

un modèle de l’usurpateur vertueux. Ainsi, l’historien cherche à légitimer le règne de son 

patron et protecteur, tout en mettant en pratique les principes moraux aristotéliciens de 

générosité, de justice, de modération, de modestie et de sagesse.309  

Concernant ce passage, il faut encore préciser que la mention du siège de Priène par 

Alyatte, lorsque ce dernier préparait sa campagne en Carie,310 a été ajoutée au texte de 

l’historien par Félix Jacoby (une initiative reprise par É. Parmentier) sur base de l’entrée 

« Alyatte » dans la Souda.311 Cet ajout proviendrait du témoignage de Diogène Laërce 

rapportant le siège de Priène par Alyatte, opération qui aurait été arrêtée à la suite de 

l’intervention de Bias de Priène.312 En fait, à bien y regarder, ce passage attribué au 

philosophe romain s’inspire très largement de l’épisode hérodotéen du siège de Milet (par 

le même roi de Lydie) et du stratagème du tyran Thrasybule313 : ce dernier fit croire au roi 

lydien que son peuple ne souffrait pas de la disette et que le siège pouvait encore se 

prolonger longtemps. En réalité, à en croire Hérodote,314 c’est Ardys, grand-père d’Alyatte, 

qui avait soumis Priène.  

 

 

                                                
308 Par exemple, il réactive le souvenir des Tylonides (dynastie concurrente de Mermnades) dont une tribu de 
Milet du Ier siècle ACN portait le nom.  
309 E. PARMENTIER et F. PROMETEA BARONE 2011, p. XLVII. 
310  « Ἀλυάττου πολιορκοῦτος Πριήνην φησίν ». Nous n’avons pas reporté la traduction de ce passage dans le 
texte traduit en français. 
311 A. ADLER, « alpha 1423 : Άλυάττης », in Souda On Line : Byzantine Lexicography, [en ligne], 
http://www.stoa.org/sol/. Jacoby a cru voir dans cette entrée de la Souda le commencement d’une plus grande 
description de la campagne d’Alyatte contre Priène de la part de la source de Nicolas de Damas et l’a donc 
intégrée, entre crochets, dans le texte de Nicolas. Sur cet amendement de F. Jacoby, voir A. PARADISO 2009, 
p. 257-264. 
312 DIOGÈNE LAËRCE, Vies, doctrines, et sentences des philosophes illustres, I, 82. 
313 HÉRODOTE, I, 22. 
314 HÉRODOTE, I, 15. 



 85 

L’attribution du siège de Priène à Alyatte paraît donc résulter d’un anachronisme et 

l’ajout de Nicolas de Damas semble constituer une erreur.315 C’est pourquoi, cet ajout de la 

mention trouvée dans la Souda (sur base de Diogène Laërce) par F. Jacoby au texte de 

Nicolas de Damas semble constituer une erreur tant de la part du compilateur byzantin que 

de celle de l’érudit allemand qui l’adoptait. 

Élien, de son côté, rappelle uniquement l’épisode du prêt de Pamphaès à Crésus et 

la manière dont le Mermnade le remercia une fois monté sur le trône : 

« Ὅτι Παµφάης ὁ Πριηνεὺς Κροίσῳ τῷ Λυδῷ, 

τοῦ πατρὸς αὐτοῦ περιόντος, τριάκοντα µνᾶς 

ἐδωρήσατο. Παραλαβὼν δὲ τὴν ἀρχήν, µεστὴν 

ἅµαξαν ἀργυρίου ἀπέπεµψεν αὐτῷ. »316  

(Édition de N. G. WILSON) 

« Pamphaès de Priène donna trente mines à 

Crésus de Lydie, alors que le père de ce dernier 

était encore en vie. Lorsque Crésus hérita du 

pouvoir, il lui envoya en retour un char rempli 

d’argent. » 

(Traduction de A. LUKINOVICH et A. F. MORAND) 

 

Ce passage de [Claude] Élien, auteur né à Préneste au IIIe siècle PCN, provient 

d’un recueil d’anecdotes variées à finalités philosophique et morale. Élien, admirateur de 

la seconde sophistique, tire ses informations d’anthologies et d’auteurs anciens qu’il 

nomme très rarement. Néanmoins, on sait qu’il exploite surtout les travaux de Plutarque et 

d’Athénée de Naucratis et, dans une moindre mesure, ceux de Nicolas de Damas, Dinon, 

Ctésias, Xénophon et Isocrate.317 Élien a ainsi recueilli une masse disparate d’informations 

érudites concernant les hommes remarquables. C’est le passé qui intéresse avant tout 

l’auteur. Son point de vue est plus souvent celui du moraliste, présentant des exemples 

positifs de vertus et des exemples négatifs de vices. Parmi les vertus qu’il préfère, 

on relève la générosité, la modestie, le mépris des richesses, le respect des lois divines, 

l’amitié fidèle, etc. Il faut toutefois noter que l’œuvre serait restée inachevée et aurait été 

revue par un abréviateur.318  

 

 

                                                
315 A. PARADISO 2009, p. 264. 
316 ÉLIEN, Histoire variée, IV, 27. 
317 N. G. WILSON 1997, p. 10-11 ; W. F. M. HENKELMAN 2011, p. 169-170. 
318 A. LUKINOVICH et A. F. MORAND, 1991, p. XVIII-XXIII. 



 86 

Dans le passage qui nous occupe, on constate que le récit d’Élien ne s’éloigne guère 

de celui de Nicolas de Damas. Néanmoins, la mention de Priène est une donnée nouvelle et 

la somme prêtée à Crésus est sensiblement différente, voire sans commune mesure : 30 

mines pour Élien, 1.000 statères pour Nicolas. Si 1.000 statères correspondent à 20.000 

drachmes, 30 mines font juste 3.000 drachmes.319   

 

Conclusions : 

 

On le remarque, les récits à notre disposition pour l’analyse de cet épisode 

proviennent de périodes diverses et poursuivent chacun un but bien précis. 

Les témoignages de Nicolas de Damas et d’Élien ont pour objectif la transmission d’un 

message moral et une leçon de générosité. Plutarque transmet un aition de la présence 

d’une statue de « boulangère » envoyée par Crésus, de même qu’il reprend les propos 

d’Hérodote sur la lutte entre Pantaléon et Crésus. Hérodote nous rapporte uniquement 

l’épisode de la lutte fraternelle pour le pouvoir du vivant d’Alyatte et la mise à mort d’un 

partisan du demi-frère de Crésus. À l’aide de ces différents récits, essayons maintenant de 

tirer au clair les détails de ce conflit à la cour de Sardes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
319 A. ANDREWES 1982, p. 377-384 ; R. A. MUNDELL 1999, p. 5-55. 



 87 

2.2.3 Le conflit  
 

Cette lutte entre coteries eut lieu du vivant d’Alyatte, lorsque Crésus était 

gouverneur d’Adramytteion. 320  Il est incontestable que l’on manque cruellement 

d’éléments fiables permettant d’établir une chronologie assurée des grandes étapes de la 

vie de Crésus. Néanmoins, on peut tenter une approximation relative. Si l’on date le début 

du règne de Crésus en ca. 560 ACN,321 et qu’on admet que celui-ci devait alors avoir 

environ trente-cinq ans,322 le dernier Mermnade serait né en ca. 595 ACN. Ainsi, si nous 

lui donnons un minimum de vingt ans lorsqu’il fut nommé gouverneur d’Adramytteion 

(selon Nicolas de Damas) par Alyatte, la lutte entre les deux frères se serait déroulée entre 

ca. 575 et 560 ACN. Il reste que ce conflit, de même que la campagne d’Alyatte en Carie, 

seraient plutôt à placer à la fin du règne d’Alyatte, lorsque les frères ont vu la mort de leur 

père s’approcher.323 Dès lors, si l’on accepte de placer la campagne carienne quelque cinq 

ans avant la montée de Crésus sur le trône, nous pourrions envisager que cet épisode de la 

lutte fraternelle ait pu se dérouler entre ca. 565 et 560 ACN.324 

 

 

2.2.3.1 Les factions en présence  

 

À la lecture des sources anciennes, nous pouvons avancer l’idée que deux clans 

s’étaient formés à Sardes : l’un épaulant Pantaléon, d’origine ionienne par sa mère,325 

l’autre supportant Crésus. 

 

 

                                                
320 NICOLAS DE DAMAS, F 65. Seul Hérodote ne donne aucune indication chronologique ; Plutarque, Élien et 
Nicolas de Damas mentionnent qu’Alyatte était toujours vivant. 
321 Pour la chronologie des rois Mermnades, voir entre autres les travaux de G. A. RADET 1893, p. 140-146 ; 
H. KALETSCH 1958, p. 1-47 ; M. LOMBARDO 1980, p. 307-331 ; J. M. BALCER 1984 ; A. I. IVANTCHIK 1993, 
p. 105, 114. Voir aussi l’Appendice, p. 397. 
322 HÉRODOTE, I, 26. 
323 G. A. RADET 1893, p. 196. 
324 G. A. RADET 1893, p. 196 ; M. LOMBARDO 1980, p. 322. 
325 À la suite des différents traités conclus entre les souverains lydiens successifs et les cités grecques de la 
côte égéenne, des Grecs s’étaient installés dans la capitale lydienne. Voir G. GLOTZ 1925, p. 268 et G. A. 
RADET 1893, p. 206. La preuve en est la découverte de graffitis en langue grecque, retrouvés à Sardes : G. M. 
A. HANFMANN 1964, P. 52 ; G. M. A. HANFMANN 1983, p. 89 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 82. 



 88 

Contrairement à l’idée de Georges Radet, qui soutenait que ces deux groupes 

opposés étaient uniquement fondés sur des bases « raciales », ceux-ci étaient également 

organisés en fonction des relations de clientélisme établies entre les souverains et 

l’aristocratie lydienne.326  

 

Le parti de Pantaléon : 

 

Le fils d’Alyatte était soutenu par certains nobles lydiens, et probablement par des 

Grecs qui s’étaient installés dans la capitale lydienne. Parmi ses partisans se trouvaient 

entre autres, outre sa mère,327 un certain Sadyatte,328 ainsi que le tyran d’Éphèse Pindare et 

le tyran Glaucias.329 Notons que ce dernier, à l’inverse de ce que pensaient Georges Radet 

et Vincenzo La Bua,330 ne serait pas le tyran de Sidène. En effet, Strabon déclare 

simplement qu’il s’était réfugié (κατέφυγε) à Sidène lorsque Crésus le pourchassait.331 

Dès lors, nous ne savons pas de quelle cité Glaucias pouvait être le tyran. Toujours selon 

Strabon, Sidène se situait en Troade, sur le Granique et était totalement détruite à son 

époque.332 

 

Le cas de Sadyatte 

 

Dans le récit de Nicolas de Damas, on lit qu’un riche marchand lydien prénommé 

Sadyatte refusa de prêter à Crésus de quoi lever une armée de mercenaires, à l’opposé d’un 

certain Pamphaès, un Grec, qui accepta de s’endetter afin d’aider le prétendant au 

trône lydien. 

                                                
326 J. M. BALCER 1984, p. 52. 
327 Probablement une fille ou une sœur de Mélas d’Éphèse. Voir infra.  
328 Mentionné par Nicolas de Damas, Hérodote et Plutarque ne le nomment pas, mais l’évoquent en tant que 
partisan de Pantaléon et opposant de Crésus.  
329 Les campagnes entreprises par Crésus au lendemain de son accession contre les cités d’Éphèse et de 
Sidène ressemblent fort à des campagnes de représailles. C’était déjà l’idée de G. A. RADET 1893, p. 206-207 
et V. LA BUA 1977, p. 12. La campagne de Crésus contre Sidène nous est transmise par STRABON, XIII, 1, 
42. 
330 G. A. RADET 1893, p. 206-207 et V. LA BUA 1977, p. 12 
331 STRABON, XIII, 1, 42 : καθάπερ καὶ ὁ Κροῖσος ἐξελὼν τὴν Σιδήνην, εἰς ἣν ὁ τύραννος κατέφυγε 
Γλαυκίας, ἀρὰς ἔθετο κατὰ τῶν τειχιούντων πάλιν τὸν τόπον. Crésus interdit quiconque de la rebâtir.   
332 STRABON, XIII, 1, 13. 



 89 

Selon plusieurs érudits, ce riche Sadyatte n’était autre que Pantaléon lui-même.333 

En effet, comme nous allons le découvrir, les rois de Lydie pratiquaient le système des duo 

nomina : ils portaient un nom « familial » et se choisissaient un nom « royal » une fois 

monté sur le trône. De plus, ce nom « Sadyatte » est identique à celui du père d’Alyatte, 

ce qui a poussé Santo Mazzarino à estimer qu’en vertu de ce nom royal, seul un membre 

de la famille souveraine pouvait l’avoir porté.  

Ainsi, par rapprochement avec le texte d’Hérodote, cet érudit italien défend l’idée 

que Sadyatte et Pantaléon ne seraient qu’une seule et même personne.334 Selon lui, 

Hérodote aurait gardé le nom de Pantaléon, et Xanthos (puis Nicolas de Damas à sa 

suite)335 celui de Sadyatte. Hérodote aurait, en réalité, mal compris l’épisode de cette lutte 

entre les deux frères et aurait mis en scène le personnage du partisan de Pantaléon ; 

Xanthos, de son côté, aurait imaginé le rôle du riche marchand lydien.336 

À lire de plus près Nicolas de Damas, on constate que son récit ne porte pas tant sur 

Crésus, que sur les comportements contrastés du riche marchand lydien Sadyatte et l’ami 

grec de Crésus, Pamphaès. Le premier était le Lydien le plus riche (πλουσιώτατον Λυδῶν) 

qui refusa de prêter de l’argent en grande quantité à Crésus tandis que le second était le fils 

de Théocharidès, un Grec lui aussi extrêmement riche (εὖ µάλα εὐπόρου), qui accepta de 

s’endetter et de donner (δίδωσι, donc sans remboursement) mille statères à Crésus. 

L’accent semble avant tout mis sur la générosité de Pamphaès à l’égard de celui qui passa 

à la postérité comme le plus riche des hommes. Or nous avons vu plus haut que dans son 

œuvre dédiée à Hérode, Nicolas cherchait à mettre en exergue les principes moraux 

aristotéliciens, aux rangs desquels figurait en bonne place la générosité. Une conclusion du 

même ordre peut être tirée du témoignage d’Élien. En effet, l’auteur de Préneste devait 

désirer lui aussi mettre en exergue la générosité de Pamphaès, puisque son récit suivait 

                                                
333 S. MAZZARINO 1947, p. 183-185 ; E. PARMENTIER et F. PROMETEA BARONE 2011, p. 118-119. 
334 Cette hypothèse a été reprise par Edith Parmentier. Voir E. PARMENTIER et F. PROMETEA BARONE 2011, 
p. 118-119. 
335 Selon K. Von Fritz et R. Drews, les chapitres concernant l’histoire des Mermnades chez Xanthos auraient 
été révisés et peut-être modifiés durant la période hellénistique. Nicolas de Damas aurait donc consulté cette 
version révisée. Voir K. VON FRITZ 1967, p. 348-377 ; R. DREWS 1973, p. 101-102. 
336 S. MAZZARINO 1947, p. 180-181. Selon lui, la confusion serait due à l’informateur d’Hérodote à 
l’Artémision, lorsque ce dernier se renseignait à propos des offrandes de Crésus : l’historien n’aurait pas 
compris que Sadyatte et Pantaléon étaient une seule et même personne. Il est possible que Pantaléon ait été 
désigné par Alyatte comme son successeur et que le demi-frère de Crésus ait dès lors déjà choisi son nom 
« royal ». 



 90 

également un but moral et philosophique en présentant des modèles de vertus parmi 

lesquelles on retrouve la générosité.337 

Pour ces raisons, tout comme le pensait Santo Mazzarino,338 il nous semble que la 

bonté morale de Pamphaès ainsi que les personnages du riche marchand Sadyatte, 

Théocharidès et son fils aient pu être imaginés pour les besoins du récit moralisateur écrit à 

l’intention d’Hérode le Grand … avant d’être repris par Élien pour servir encore d’exemple 

de générosité.  

Si l’on revient au parti de Pantaléon, on suppose, comme G. Radet,339 que la coterie 

constituée autour de Pantaléon et de sa mère d’extraction ionienne poursuivait 

probablement des buts politiques : elle entendait peut-être mettre un roi empathique à la 

cause grecque sur le trône de Gygès. L’objectif visé aurait été l’abandon par la maison des 

Mermnades de toute velléité expansionniste au détriment des cités grecques d’Asie 

Mineure. Sans doute ses membres espéraient-ils que cessent ces campagnes menées 

jusqu’alors contre elles par les souverains lydiens tels Gygès, Ardys, Sadyatte et encore 

Alyatte. 

 

Le parti de Crésus : 

 

Celui-ci était peut-être composé d’aristocrates cariens340, lydiens et grecs (avec 

lesquels Crésus avait pu tisser des liens de clientélisme) et on a déjà noté que selon 

Hérodote, la mère de Crésus était carienne.341 Ainsi, sans doute Alyatte avait-il épousé une 

femme de cette origine afin de fortifier les vieux liens qui liaient le royaume lydien à 

certains aristocrates de Carie.342 De cette union seraient nés Crésus et Aryenis,343 une sœur 

                                                
337 A. LUKINOVICH et A. F. MORAND, 1991, p. XVIII-XXIII ; W. F. M. HENKELMAN 2011, p. 169. 
338 S. MAZZARINO 1947, p. 179-181. 
339 G. A. RADET 1893, p. 209. 
340 Comme nous l’avons vu plus haut, la Carie de l’époque archaïque est une mosaïque de petits royaumes 
tenus par des dynastes locaux sur lesquels le pouvoir central lydien a dû s’appuyer pour marquer son autorité. 
Voir A. MASTROCINQUE 1979, p. 8-9 ; O. HENRY 2009, p. 19. 
341 HÉRODOTE, I, 92. 
342 J. G. PEDLEY 1974, p. 96-97. John Griffith Pedley rappelle la version transmise par Plutarque (Étiologies 
grecques, 45 (302a)) du coup d’état de Gygès, où ce dernier aurait reçu le concours du maître de Mylasa de 
Carie, Arsélis. 
343 HÉRODOTE, I, 74. Elle sera mariée à Astyage. 



 91 

dont le nom serait typiquement carien.344 On sait également que les Cariens étaient 

présents à Sardes.345  

Dès lors, ceux-ci ont pu avoir une forte influence dans le camp de Crésus lors du 

conflit opposant les deux fils d’Alyatte. Il est probable que ces gens réunis pour soutenir 

Crésus ne souhaitaient pas voir un souverain de souche grecque monter sur le trône de 

Lydie.  

À la lecture des différents témoignages, nous entrevoyons que ce conflit devait 

également être perceptible au sein même de la cour de Sardes : peut-être est-ce sous cet 

angle qu’il convient d’envisager le récit de la mère de Pantaléon tentant d’empoisonner 

Crésus en vain. Le futur roi aurait été sauvé par sa boulangère, qui l’aurait prévenu de la 

présence du poison et l’aurait donné aux enfants de sa belle-mère.346 

À lire Nicolas de Damas,347 on comprend que les partisans de Pantaléon avaient 

réussi à disgracier le jeune Crésus en le calomniant auprès de son père Alyatte.348 

Notons que l’historien damascène fait passer Crésus pour un jouisseur peu sérieux, mais il 

s’agit là d’un topos littéraire récurrent chez Nicolas.349 Néanmoins, cherchant par tous les 

moyens à regagner la confiance de son père et, avant tout, à réduire ses calomniateurs au 

silence, Crésus déploya toute son énergie à lever le contingent de mercenaires que le roi lui 

réclamait pour sa campagne en Carie. Réussissant cette entreprise, il parvint à se racheter 

une conduite aux yeux d’Alyatte et à faire taire les partisans de Pantaléon. C’est de la sorte 

qu’Alyatte l’aurait désigné (de son vivant) comme successeur.350 

                                                
344 A. LAUMONIER 1958, p. 553. L’étymologie lydienne du nom de Crésus signifierait soit « Noble Karoś 
(Krowiśaś) » selon J. M. KEARNS 1997, p. 23-28, soit « Le Carien  (K(a)rwijassi) », ce qui soulignerait son 
origine ethnique selon O. CARRUBA 2003, p. 154. 
345 En témoignent les inscriptions en langue carienne, datant de la période mermnade, retrouvées dans la 
capitale lydienne. Voir les travaux et rapports de fouilles de G. M. A. HANFMANN 1964, p. 3-58 ; G. M. A. 
HANFMANN, 1968, p. 2-41 ; G. M. A. HANFMANN et O. MASSON 1967, p. 123-134 ; I. S. SVENTSITSKAYA 
1978, p. 34 sq. ; C. TALAMO 1979, p. 139 sq. De plus, l’archéologue G. M. A. Hanfmann avance l’hypothèse 
que les Cariens présents à Sardes aient formé une sorte de lesche « à la grecque ». Les inscriptions retrouvées 
dans le bâtiment « B » dans le Lydian Market vont dans ce sens. Voir G. M. A. HANFMANN 1983, p. 88. 
346 PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, I, 6 (401e).  
347 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
348 Cela tend à établir l’influence bien réelle des hommes admis à fréquenter la cour de Sardes. 
349 Nicolas de Damas déclare que la critique se nourrissait de la vie dissipée (ἀκολασία) de Crésus. Il est à 
noter que, lorsqu’il traite de l’histoire des rois mermnades, l’auteur utilise ce même topos littéraire : 
l’ἀκολασία des rois. Les Mermnades font tous preuve de démesure avant d’arriver sur le trône et deviennent 
de bons rois modérés et sages après avoir ceint la couronne royale. Voir M. LOMBARDO 1980, p. 319. 
350 HÉRODOTE, I, 92 : « …Crésus fut entré en possession du pouvoir par le don que lui en avait fait son 
père ». Comme nous l’avons vu plus haut, il est hautement probable que les souverains lydiens choisissaient, 
de leur vivant, parmi leurs fils celui qui devait leur succéder.  



 92 

Comme nous l’avons évoqué, selon Édith Parmentier notamment, le personnage du 

riche marchand lydien Sadyatte (du récit de Nicolas de Damas) peut être rapproché de 

Pantaléon lui-même, le demi-frère de Crésus.351  

Or, nous avons aussi relevé que ce Sadyatte peut être également identifié, 

chez Hérodote et Plutarque, comme le Sadyatte ennemi de Crésus.352 Ainsi, si l’on accepte 

cette supposition, on pourrait conclure que c’est Pantaléon lui-même qui fut écorché sur un 

« chardon », comme le déclare Hérodote : « il [Crésus] mis à mort cet opposant [Sadyatte] 

en le faisant traîner sur un  “chardon” ».353 On notera à ce propos, sans que cela constitue 

un argument décisif, qu’Hérodote ne nous révèle rien du destin du demi-frère de Crésus 

(Pantaléon) une fois ce dernier devenu roi. 

L’hypothèse d’Édith Parmentier avait, en réalité, déjà été formulée par Santo 

Mazzarino.354 Cet érudit italien allait cependant plus loin dans sa construction, en affirmant 

que ce Pantaléon-Sadyatte, en vertu de son deuxième nom « royal » (Sadyatte)355, était en 

réalité le fils d’Alyatte à qui devait échoir le trône. Il ajoute que Crésus, malgré son statut 

d’aîné (que seul Nicolas de Damas affirme), était deuxième dans l’ordre de succession. 

De plus, pour Mazzarino, les Ioniens n’avaient pas soutenu Pantaléon et s’étaient rangés du 

côté de Crésus, comme en témoigne l’épisode de Pamphaès (un ionien de Priène selon 

Élien),356 ami de Crésus.357 Il avance également que Crésus aurait pu se servir, si le conflit 

avec Pantaléon avait été une vraie lutte armée et non une énième querelle de palais, 

des mercenaires engagés pour la campagne de Carie de son père contre la faction soutenant 

son demi-frère.358 En définitive, on serait tenté de conclure qu’une fois gagnant dans une 

compétition au trône dont plusieurs aspects nous échappent, Crésus aurait fait en sorte que 

cette lutte fratricide soit oubliée à jamais. Comme souvent le vainqueur a la propension à 

réécrire l’histoire en sa faveur.359 

 

                                                
351 E. PARMENTIER et F. PROMETEA BARONE 2011, p. 118-119, note 172. Remarquons que E. Parmentier 
commet une confusion dans sa note infrapaginale en faisant de Crésus le fils d’une Ionienne et de Pantaléon 
celui d’une Carienne. 
352 HÉRODOTE, I, 92 et PLUTARQUE, De la malignité d’Hérodote, I, 8 (858e). 
353 HÉRODOTE, I, 92. 
354 S. MAZZARINO 1947, p. 183-185. 
355 Ce nom étant identique à celui du père d’Alyatte, Santo Mazzarino affirme que seuls les futurs souverains 
pouvaient porter ce nom. 
356 Selon ÉLIEN, Histoire variée, IV, 27. 
357 S. MAZZARINO 1947, p. 183. Or nous avons vu que ce personnage avait sans doute été imaginé pour les 
besoins du récit moralisateur de Nicolas de Damas. 
358 Sur l’utilisation de mercenaires dans l’armée de Crésus, voir infra, 4.3.5. 
359 Idem, p. 185. 



 93 

De notre côté, tout comme Santo Mazzarino, nous sommes enclin à penser que 

Crésus n’était pas le successeur désigné au départ par Alyatte. Les souverains lydiens, 

depuis l’époque des Héraclides qui avaient précédé les Mermnades, portaient un nom 

familial et un nom royal.360  En vertu de son deuxième nom « royal », Pantaléon-Sadyatte 

devait donc avoir (au moins dans un premier temps) la première place dans l’ordre de 

succession, par le choix d’Alyatte. Afin de tenter d’étayer ces propositions, nous allons 

maintenant aborder quelques considérations onomastiques des rois mermnades. 

 

Considérations onomastiques : 

 

Au départ, il y a un constat : les souverains lydiens utilisaient le système des duo 

nomina.361 À leur nom « familial », ils s’ajoutaient un nom « royal » une fois montés sur le 

trône.362 Aussi, de ce point de vue, est-il important de rappeler que nous ne connaissons 

qu’un nom pour désigner Crésus et nous convenons qu’il s’agit de son nom « familial ». 

Et s’il en a jamais adopté un second une fois au pouvoir, il n’est attesté dans aucune source 

disponible. En termes d’étymologie, deux hypothèses tentent de rendre compte de 

l’anthroponyme « Crésus ». Il faudrait comprendre celui-ci comme soit Krowiśaś, ce qui 

signifie « Noble Karos », 363  soit « K(a)rwijassi », « le Carien ». 364  Cette dernière 

dénomination renvoie directement aux racines cariennes du dernier des Mermnades. 

Le nom « royal » de Crésus aurait été perdu, non enregistré par la tradition littéraire 

grecque,365 le roi lydien passant à la postérité sous son seul nom de K(a)rwijassi ou 

Krowiśaś / Kroisos (Κροῖσος) : Crésus.  

 

                                                
360 G. A. RADET 1893, p. 77 ;  S. MAZZARINO 1947, p. 78-182 ; M. LOMBARDO 1980 ; O. CARRUBA 2003, 
p. 153-155. 
361 S. MAZZARINO 1947, p. 185. 
362 Voir supra. 
363 Voir supra : « Karos » est un anthroponyme que l’on rencontre souvent dans les inscriptions lydiennes. 
J. M. KEARNS 1997, p. 23-28. 
364 O. CARRUBA 2003, p. 154. 
365 Il se pourrait néanmoins que son nom « royal » ait été conçu au moyen du suffixe ou préfixe provenant de 
« atta » et qu’il ait été un de ceux-ci : Adyattès, Attalès, Alyattès voire Sadyattès. Sur l’étymologie des noms 
royaux lydiens, voir G. A. RADET 1893, p. 76-80 ; J. M. KEARNS 1997, p. 23-28 ; O. CARRUBA 2003, p. 153-
155 ; A. DALE 2011, p. 17-20. Ces noms seraient à rapprocher des noms royaux hittites tels que 
Madduwattas, qui seraient construits selon le même canevas : un préfixe et un suffixe. Voir O. CARRUBA 
2003, p. 151 ; A. DALE 2011, p. 17 ;  S. DUNFORD 2013, p. 66. 



 94 

Qu’il s’agisse de son nom « familial » est étrange puisqu’il faut souligner que 

même les « bâtards » des rois lydiens pouvaient recevoir des noms construits à l’aide de la 

même racine que Sadyatte, Adyatte ou Alyatte. En effet, Sadyatte, le père d’Alyatte, 

eut parmi ses autres fils un certain Attalès366 qualifié (comme les autres frères d’Alyatte) 

de fils « illégitime » (νόθος) par Nicolas de Damas, contrairement à Alyatte, considéré 

comme le fils légitime (γνήσιος).367 

Onofrio Carruba avance l’idée que les souverains lydiens choisissaient leur nom 

royal par le système de la papponomie. En d’autres termes, pour ce savant, lors de son 

accès au trône, le roi promu prenait le nom de son grand-père comme nom royal.368 

Ainsi, après avoir accédé au pouvoir, Crésus aurait bien pu adopter, toujours selon 

Carruba, le nom de Sadyatte comme nom de trône.369 Mais absolument rien ne permet 

d’envisager qu’il en est allé de la sorte. On pourrait ainsi faire valoir que si aucun des fils 

illégitimes d’Alyatte n’avait Sadyatte ou Alyatte comme nom, c’est qu’ils étaient 

exclusivement réservés comme nom de règne.370  

Avec beaucoup moins d’incertitude, nous pouvons avancer que le nom de 

Pantaléon doit se comprendre comme celui qui est « complètement lion » ou « entièrement 

lion » (Πάντα-Λέων). Pareil anthroponyme pourrait donc directement faire référence au 

nom de règne de son père (Alyatte), qui serait composé selon l’hypothèse retenue, 

en lydien, du préfixe « walwel(t?)– » avec le suffixe « –atta », 371 où Walwel a le sens de 

« lion »372 et atta de « père ».373  

                                                
366 Nom construit à l’aide de la même racine « atta » qui signifie « père » en lydien. Voir supra. 
367 NICOLAS DE DAMAS, F 63 : Σαδυάτης δὲ ὀλίγον ὕστερον ἔγηµεν ἑτέρας δύο γυναῖκας ἀλλήλαις ἀδελφάς, 
καὶ ἴσχει παῖδας ἐκ µὲν τῆς Ἀττάλην, ἐκ δὲ τῆς Ἄδραµυν νόθους, ἐκ δὲ τῆς αὑτοῦ ἀδελφῆς γνήσιον 
Ἀλυάττην.  
368 Ainsi, la liste reconstruite serait : Gygès – Alyatte – Sadyatte – Alyatte – Crésus. O. CARRUBA 2003, 
p. 153-155. Une hypothèse supplémentaire serait que Gygès ait adopté le « nom de trône » de Sadyatte pour 
marquer la continuité avec la dynastie antérieure des Héraclides. Selon Nicolas de Damas (F 47) le dernier 
des Héraclides s’appelait Sadyatte [Candaule ou Myrsilos selon Hérodote (I, 7-8)]. 
369 O. CARRUBA 2003, p. 153-155. 
370 O. CARRUBA 2003, p. 153-155 ; S. DUNFORD 2013, p. 66. Il faut noter que le nom royal de Crésus aurait 
pu être mentionné sur les dédicaces de Crésus à Éphèse notamment, mais l’état fragmentaire de celles-ci ne 
permet que des reconstructions hypothétiques. 
371 R. W. WALLACE 1988, p. 206 ; G. M. BROWNE 2000, p. 172 ; P. HÖGEMANN 2008, col. 860.   
372 R. W. WALLACE 1988, p. 206 ; C. RATTÉ 1994, p. 159-160 ; G. M. BROWNE 2000, p. 172 ; I. S. 
YAKUBOVICH 2008, p. 118 ; J. H. KROLL 2010, p. 146. En louvite, langage apparenté au lydien, lion se dit 
walw(i). Voir le Luwian Corpus en ligne : LUWIAN CORPUS, Annotated Corpus of Luwian Text, [en ligne], 
http://web-corpora.net/LuwianCorpus/search/index.php?interface_language=en. (Page consultée le 18 
octobre 2015. Dernière mise à jour en 2009). Les éléments louvites étaient encore très présents en Lydie. 
Voir O. CARRUBA 2003, p. 158 ; P. HÖGEMANN 2008, col. 860. Par ailleurs, Gygès se serait revendiqué de 
l’ancien royaume de Mira, de culture louvite, en optant pour le nom de « Mermnade », en louvite « Mer(a) – 
(u)mna –s » qui signifierait « originaire de Mera/Mira ». Voir O. CARRUBA 2003, p. 156. Sur l’origine hittite 
de la dynastie des Mermnades, voir entre autres M. FORLANINI 1999, p. 22-23 ; O. CARRUBA 2003. Sur le 



 95 

Par conséquent, Alyatte signifierait quelque chose comme « père – lion ». Ainsi, en 

optant pour ce nom de Pantaléon dès sa naissance, Alyatte aurait voulu inscrire d’emblée 

son fils dans la lignée « légitime » des Mermnades et faire du petit Pantaléon un successeur 

désigné au trône. Remarquons aussi que tant Pantaléon que Crésus portent un nom dont les 

origines s’éclairent lorsqu’on songe aux ascendances de leurs mères respectivement 

ionienne et carienne.  

On serait donc tenté de croire que ce sont les origines ethniques de leur mère 

respective qui ont guidé Alyatte dans les noms donnés à ses deux fils.374 Pour Crésus, 

il aurait opté pour un nom carien, pour Pantaléon il aurait choisi un nom aux racines 

grecques non sans lien avec son propre patronyme, peut-être afin de le faire reconnaître 

comme son successeur désigné.  

Revenons un instant sur le conflit entre les deux frères en considérant les propos 

tenus par Santo Mazzarino. Cet érudit proposait que les mercenaires (probablement grecs) 

destinés à la campagne de Carie montée par Alyatte375 aient été convoqués pour contrer les 

partisans de Pantaléon. L’hypothèse paraît bien fragile et, en tout cas, elle va à l’encontre 

du texte de Nicolas de Damas qui mentionne deux événements distincts 

chronologiquement :  

1) la campagne de Carie avec le concours de mercenaires grecs ;  

2) les offrandes de Crésus faites à partir du patrimoine du marchand Sadyatte (qui 

ne serait autre que Pantaléon) une fois Crésus devenu roi (Κροῖσος ὕστερον ἐποίησε 

Βασιλεὺς γενόµενος), et son concurrent éliminé sur un chardon. 

Enfin, on retiendra que la campagne de Carie eut lieu du vivant d’Alyatte, 

soit selon nous entre les années 575 et 560 ACN, plus probablement vers 565 ACN.376 

 

 

 

                                                                                                                                              
contrôle hittite sur la région d’Arzawa et de Mira, lire notamment : B. J. COLLINS 2010, p. 55-56 ; C. H. 
ROOSEVELT 2010, p. 55-60 ; H. GENZ 2011(a), p. 303. 
373 P. HÖGEMANN 2008, col. 860 ; I. S. YAKUBOVICH 2008, p. 109. 
374 Les rois lydiens devaient probablement, tout comme les Hittites, nommer leurs enfants (nom familial) peu 
après leur naissance. Pour le choix du nom chez les Hittites, voir H. A. HOFFNER Jr. 1968, p. 198-203. 
375 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
376 Voir supra. 



 96 

Soulignons d’emblée que Plutarque, dans son opuscule Sur les oracles de la 

Pythie,377 ne fait pas mention de Pantaléon ni d’une quelconque lutte entre les deux frères ; 

il est question tout au plus d’une seconde femme d’Alyatte avec laquelle le roi aurait eu 

des enfants qui avaient fini empoisonnés. 

Comme nous l’avons vu plus haut, pour les érudits H. W. Parke et P. Kaplan, 

l’épisode conservé chez Plutarque ne serait qu’un conte populaire étiologique.378 Pour le 

premier, cette histoire serait aussi ancienne que les récits d’Hérodote, mais elle aurait avant 

tout l’avantage d’expliquer l’origine d’une statue féminine, à l’aspect déconcertant, 

offerte par Crésus au sanctuaire de Delphes.  

En réalité, contrairement à ce que pensait H. W. Parke qui considérait la statue de 

la boulangère comme une simple korè,379 cette statue serait une représentation d’Artémis 

d’Éphèse, déjà figurée avec ses nombreux oves (ou mamelles),380 que le roi lydien aurait 

consacrée à Apollon après la prise de la cité ionienne. Crésus aurait offert la statue 

d’Artémis (sœur d’Apollon) à Delphes pour deux raisons : premièrement, dans l’espoir de 

s’attirer la faveur du dieu ; deuxièmement, dans l’intention de renouer avec la vieille 

tradition remontant à son ancêtre Gygès qui avait été reconnu par l’oracle comme roi de 

Lydie.381  

Pour les Grecs de l’époque, Artémis était avant tout une déesse chasseresse, ou une 

maîtresse des animaux.382 Dès lors, sa représentation en tant que statue en or envoyée par 

le roi lydien ne leur aurait pas été familière. Ainsi, les Delphiens auraient confondu la 

statue avec un épi de blé, ou bien auraient interprété les nombreux oves comme autant de 

petits pains, et l’auraient ainsi reconnue comme celle d’une boulangère.  

 

 

                                                
377 PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, I, 6 (401e). 
378 H. W. PARKE 1984, p. 219-220 et P. KAPLAN 2006, p. 142-143. 
379 Pour H. W. Parke, la statue d’Artémis offerte par Crésus n’aurait pas encore porté ses mamelles et ses 
attributs propres à son iconographie de l’époque romaine. Voir H. W. PARKE 1984, p. 220. 
380 A. E. HILL 1992, p. 91-94 ; S. P. MORRIS 2001, p. 429-430. De nombreuses pièces d’ambre en forme de 
goutte ont été trouvées sur le site de l’Artémision d’Éphèse dans les années 1980 (S. P. MORRIS 2001, p. 430) 
lors des fouilles du temple détruit au VIIIe siècle ACN. Celles-ci ont été interprétées comme des pendentifs 
que l’on accrochait sur la statue en bois de la déesse. Voir A. M. GREAVES 2010, p. 228.  
381 HÉRODOTE, I, 13. 
382 Sur la déesse Artémis en Phocide, voir P. ELLINGER 1993. 



 97 

Cependant, pour certains chercheurs, cette statue ne portait aucun attribut, estimant 

qu’il devait s’agir d’une représentation prenant la forme d’une korè lydienne.383 À la suite 

de quoi, un conte aurait été imaginé autour de cette offrande qui maintient le lien avec 

Crésus de Lydie.384  Reste que l’origine du conte étiologique déjà connu d’Hérodote 

échappe à l’enquête.  

Plutarque, qui connaissait « son » Hérodote, aurait mis par écrit une version de ce 

récit expliquant l’origine de cette « boulangère » en or haute de trois coudées.385 

Il est étonnant de constater qu’Hérodote mentionne cette statue sans la relier à une 

quelconque tentative de meurtre de Crésus, ni même avec la lutte pour le pouvoir entre 

celui-ci et Pantaléon.386 Il est donc de notre avis que le récit rapporté par Plutarque ne 

serait qu’une invention a posteriori d’un épisode de la vie de Crésus particulièrement en 

vogue à son époque, et que le philosophe béotien aurait consigné par écrit.  

Au terme de cet examen des différentes sources disponibles, on serait tenté de 

retenir que Crésus, gouverneur d’Adramytteion, a dû faire face à la faction de son demi-

frère Pantaléon/Sadyatte déjà du vivant même de leur père. Une fois monté sur le trône, 

Crésus consacra les biens et les possessions de son demi-frère aux sanctuaires d’Artémis 

d’Éphèse, des Branchides à Milet ainsi qu’à Thèbes en Béotie.387   

 

 

 

 

 

 

 

                                                
383 G. M. A. HANFMANN et  N. H. RAMAGE 1978, p. 30. 
384 Pour Clarisse Herrenschmidt, Plutarque aurait créé cette histoire mêlant intrigue, harem, poison et 
retournement pour plaire à ses lecteurs grecs. Voir C. HERRENSCHMIDT 2004, p. 9.   
385 PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, I, 6 (401e). 
386 HÉRODOTE, I, 51. 
387 HÉRODOTE, I, 92 ; PLUTARQUE, De la malignité d’Hérodote, I, 8 (858e) et NICOLAS DE DAMAS, F 65.  
Pour les offrandes de Crésus aux Branchides et à Thèbes, voir infra. Soulignons par la même occasion 
qu’Hérodote ne tisse aucun lien entre l’offrande de la statue de la boulangère de Crésus à Delphes et la lutte 
fraternelle, tandis que Plutarque affirme que la statue a été offerte par le roi lydien à la suite à cette querelle 
de palais. 



 98 

2.2.3.2 En définitive : Crésus, un usurpateur ? 

 

Si l’on en revient aux règles de successions dynastiques en usage dans les royautés 

orientales et en prenant appui sur l’onomastique des rois lydiens, on peut émettre 

l’hypothèse que Pantaléon/Sadyatte ait bel et bien été l’héritier légitime d’Alyatte.  

En effet, Nicolas de Damas nous apprend que Crésus avait été fait gouverneur 

d’Adramytteion lorsqu’Alyatte était encore roi de Lydie. Or, nous avons vu plus haut que 

les rois hittites et perses avaient pour coutume de garder leurs fils héritiers au palais, afin 

de les former à leur future fonction, préférant nommer leurs autres fils à la tête de vastes 

domaines royaux.388 Ainsi, Crésus aurait été nommé gouverneur d’Adramytteion par son 

père en vertu de son statut de prince « non-héritier » bien qu’il ait été l’aîné des fils,389 

Alyatte ayant choisi Pantaléon comme successeur légitime. On le voit, la position de 

Crésus en tant qu’aîné des fils d’Alyatte ne va pas à l’encontre du système voulant que le 

choix de l’héritier parmi les fils soit la prérogative du roi régnant. Bien que rien dans nos 

sources ne soit précisé au sujet de Pantaléon, il est vraisemblable qu’il était destiné à rester 

« en apprentissage » à Sardes aux côtés de son père. Ensuite, comme nous l’avons noté, 

le nom même de Pantaléon (en grec « complètement lion ») est à rattacher au nom 

d’Alyatte (en lydien « père-lion »), son père lui ayant donné ce nom afin de le rattacher 

explicitement à sa lignée et faire de lui son héritier désigné.390 On rappellera aussi que les 

rois lydiens se choisissant un nom « royal » selon le principe de la papponomie, 

le successeur d’Alyatte aurait dû s’appeler Sadyatte. Or, comme nous avons tenté de 

l’expliquer, il apparaît que Pantaléon devait également porter le nom de Sadyatte. Sur ces 

constatations, divers indices concordants nous portent à penser qu’en réalité, contrairement 

à l’idée courante, Crésus n’était pas l’héritier légitime au trône d’Alyatte mais que ce 

dernier avait choisi Pantaléon pour lui succéder. 

 

 

 

 
                                                
388 Voir supra et T. BRYCE 2002, p. 21; P. BRIANT 1996, p. 104-105. 
389 NICOLAS DE DAMAS F 65 : πρεσβύτατος τῶν παίδων. 
390 Crésus avait reçu, de son côté, comme nom de la part de son père soit Krowiśaś (Noble Karos), soit 
K(a)rwijassi (Le Carien). Voir Supra.  



 99 

Ces deux frères, à la fin du règne de leur père,391 doivent s’être livrés à une lutte 

pour le pouvoir à l’issue de laquelle Crésus serait sorti vainqueur. À la suite de la mise à 

l’écart de Pantaléon, Alyatte aurait désigné Crésus comme héritier légitime.392 Quant à 

Pantaléon,393 peut-être a-t-il été mis à mort après le conflit, comme en témoigne le récit 

d’Hérodote transmettant la mise à mort du partisan ami de Pantaléon (que l’on doit 

comprendre comme Pantaléon lui-même comme nous l’avons fait remarquer) en étant 

« traîné sur un chardon ».394 Après la mort d’Alyatte, une fois sur le trône de Sardes, 

Crésus aurait fait éliminer son demi-frère de souche grecque. 

Une autre hypothèse serait que Crésus ait fait mettre à mort Pantaléon du vivant 

d’Alyatte, et que ce dernier ait choisi Crésus comme héritier parmi ses autres fils restant.395  

Il est permis de penser qu’à la mort d’Alyatte, Crésus ait fait circuler des récits  

dans lesquels il se faisait passer pour le successeur légitime. C’est probablement dans ce 

sens qu’il convient d’aborder les mentions chez Hérodote396 et chez Nicolas de Damas397 

expliquant que le dernier Mermnade avait consacré « à l’avance » la fortune de Pantaléon 

aux sanctuaires d’Éphèse et des Branchides398 : il s’agissait de se ménager le clan de 

Pantaléon derrière lequel devaient se retrouver entre autres nombre de Grecs « de l’Est », 

les premiers intéressés par l’avenir lydien.  

 

 

 

 

 

 

 
                                                
391 HÉRODOTE, I, 92 ; NICOLAS DE DAMAS, F 65 ; ÉLIEN, Histoire variée, IV, 27.  
392 HÉRODOTE, I, 92. 
393 Dont aucune source ne nous transmet ce qu’il advint de lui une fois son demi-frère monté sur le trône, 
sauf si le marchand Sadyatte est Pantaléon lui-même. 
394 HÉRODOTE, I, 92 : ἐπὶ κνάφου ἕλκων διέφθειρε. 
395 Nicolas de Damas signale qu’Alyatte avait d’autres fils « πολλοὶ παῖδες εἶεν Ἀλυάττῃ » NICOLAS DE 
DAMAS, F 65. Plutarque de son côté rappelle qu’Alyatte avait eu plusieurs enfants de ses épouses « παῖδας 
ἑτέρους  » PLUTARQUE, Sur les oracles de la Pythie, I, 6 (401e).  
396 HÉRODOTE, I, 92. 
397 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
398 Au sanctuaire des Branchides et à l’Artémision d’Éphèse pour Hérodote, seulement à Éphèse pour 
Nicolas de Damas. 



 100 

2.2.4 En résumé 

 

Nous pouvons constater que dresser l’histoire du conflit ayant opposé Crésus à son 

demi-frère Pantaléon n’est pas une chose aisée. En effet, peu de sources anciennes nous 

transmettent des informations sur cette lutte. De plus, celles-ci proviennent d’époques 

diverses et poursuivent des objectifs différents. 

Hérodote, écrivant au Ve siècle ACN, transmet les seules informations qu’il a pu 

glaner lors de ses visites en Ionie et plus particulièrement lors de sa visite à l’Artémision 

d’Éphèse, où son informateur lui aurait transmis l’origine des offrandes de Crésus à cet 

endroit. C’est dans son témoignage qu’on apprend que Crésus, né d’une mère carienne, 

avait un demi-frère de mère ionienne, Pantaléon.  

Nicolas de Damas, dans son récit dédié à Hérode écrit au Ier siècle ACN mettant en 

exergue le principe de la générosité, déclare que Crésus avait été gouverneur 

d’Adramytteion et qu’il avait dû fournir une armée à son père avant la campagne menée 

contre la Carie. Lors de notre étude, nous avons démontré que les personnages du 

marchand appelé Sadyatte et de Pamphaès fils de Théocharidès avaient été des inventions 

a posteriori visant à illustrer la vertu de la générosité qui est récompensée.  

Élien, dans son Histoire Variée écrite au IIIe siècle PCN et poursuivant (tout 

comme Nicolas) un but moral, reprend en substance les dires de Nicolas de Damas afin de 

présenter, lui aussi, cette valeur qu’est la générosité. Néanmoins, l’auteur ou sa source a 

modifié la somme donnée à Crésus de la part de Pamphaès, et a ajouté l’origine de Priène 

au bienfaiteur de Crésus. 

Enfin Plutarque, aux Ier et IIe siècles PCN, dans sa De la malignité d’Hérodote, 

reprend les propos du père de l’histoire du chapitre 92. Cependant, dans son opuscule Sur 

les oracles de la Pythie, il nous apprend qu’Alyatte avait plusieurs femmes et des enfants 

de celles-ci. Nous avons démontré que le récit de la tentative d’empoisonnement de Crésus 

ne serait en réalité qu’un récit étiologique expliquant l’origine d’une statue en or d’Artémis 

d’Éphèse envoyée par Crésus. Les Delphiens ne comprenant pas la représentation de la 

déesse d’Éphèse auraient imaginé cette histoire. Néanmoins, on peut tout de même 

concevoir le récit du philosophe de Chéronée comme étant témoin du déroulement, à la 

cour de Sardes, de la lutte des clans entre Crésus et son demi-frère Pantaléon.  



 101 

Au cours de notre étude, nous avons pu émettre l’hypothèse que Pantaléon était le 

fils désigné comme héritier par Alyatte. Crésus, gouverneur d’Adramytteion, soutenu par 

son parti désireux de ne pas voir un souverain de souche grecque à la tête de la Lydie, 

aurait réclamé le trône de son père également. Il se serait ensuivi une lutte entre ces deux 

clans, du vivant d’Alyatte, qui se serait soldée par la victoire du clan de Crésus.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 102 

2.3 Le royaume lydien et ses subdivisions : l’exemple 

d’Adramytteion 

 

L’étude de l’organisation administrative du royaume lydien ne nous est connue 

qu’à travers un seul cas singulier : celui d’Adramytteion.399 Sur base de celui-ci, on déduit 

que le reste du royaume de Lydie devait être administré de manière identique. L’occasion 

nous est donc donnée ici de revenir en détail sur ce cas particulier et d’en tirer des 

généralités que l’on pourra étendre à l’ensemble du territoire sous domination lydienne. 

Si l’on en croit Nicolas de Damas,400 Crésus était en charge du gouvernorat 

d’Adramytteion lorsque son père Alyatte fit appel à ses services afin de lever un contingent 

armé destiné à mener campagne en Carie. 

Adramytteion, près de l’actuelle Edremit, se situait en Éolide, face à Lesbos, et 

dominait la plaine de Thèbè.401 Selon Strabon, cette agglomération installée sur le flanc 

sud de l’Ida troyen était une fondation lydienne.402   

De fait, le toponyme Adramytteion dérive directement d’Adramys, nom d’un 

membre de la famille royale mermnade.403 À suivre le raisonnement de G. A. Radet,404 

Adramys était un frère d’Alyatte. Si, pour Étienne de Byzance,405 s’appuyant sur Aristote, 

Adramys passait pour un fils d’Alyatte et un frère de Crésus, pour G. Radet, Étienne de 

Byzance aurait fait une confusion : lorsque Nicolas de Damas présente Crésus comme 

gouverneur d’Adramytteion, la région semble administrée et organisée depuis longtemps 

par la Lydie. De plus, Nicolas de Damas évoque un frère illégitime (νόθος) d’Alyatte 

nommé Adramys.406 

 

                                                
399 Voir Annexe II, fiche 3.1 « Adramytteion ». 
400 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
401 Pour sa localisation, voir  C. FOSS, S. MITCHELL et G. REGER 1994, p. 841 ; L. RUBINSTEIN 2004, p. 
1038 ; J. H. MORDTMANN et V. L. MÉNAGE 2016. 
402 STRABON, XIII, 1, 65. Cependant, ce dernier ne mentionne pas qui passait pour son fondateur. 
403 NICOLAS DE DAMAS, F 63. 
404 G.-A. RADET 1893, p. 200. 
405 ÉTIENNE DE BYZANCE, s.v. Ἀδραµύτειον. 
406 NICOLAS DE DAMAS, F 63. Nicolas rapporte l’inconduite de Sadyatte, père d’Alyatte. 



 103 

Ainsi, Étienne de Byzance et Aristote avant lui auraient commis une erreur sur la 

personne en faisant d’Adramys un frère de Crésus (et non un oncle).407 On le voit, 

il existait avant l’époque d’Aristote deux traditions divergentes : la première faisait passer 

Adramys pour le frère d’Alyatte (tradition reprise par Nicolas de Damas qui suit sans doute 

Xanthos) ; la seconde le faisait fils d’Alyatte et frère de Crésus (reprise par Aristote et 

Étienne de Byzance). Quoi qu’il en soit, il semble que le fondateur de la ville était bien un 

frère d’Alyatte mentionné par Nicolas de Damas. 

Selon certains chercheurs,408 le père de Crésus, après avoir chassé les Cimmériens 

d’Asie,409 aurait fondé cet établissement en Éolide dans le dessein de surveiller les derniers 

Cimmériens qui s’étaient installés dans le centre tout proche d’Antandros (lieu célèbre 

dans le cycle troyen),410 et un frère illégitime d’Alyatte, Adramys, aurait été désigné pour 

cette tâche. Il est également possible que, plus tôt déjà, Sadyatte (père d’Alyatte) ait lui-

même entrepris une expulsion des Cimmériens d’Asie que son fils achèvera, comme le 

déclare Hérodote.411 Le père d’Alyatte aurait ainsi placé un fils bâtard (νόθος) du nom 

d’Adramys à la tête de la ville que ce dernier renomma.412Alyatte renouvellera ce geste en 

envoyant Crésus avec la même charge de surveiller les Cimmériens installés à Antandros. 

Ceux-ci s’y implantèrent une centaine d’années, 413  avant de se voir expulsés 

définitivement d’Asie par le père de Crésus. 

Quant à la date de fondation d’Adramytteion, Georges Radet avance l’année de 584 

ACN. De notre côté, nous estimons que sa fondation pourrait être antérieure. En effet, 

si c’est Alyatte qui a décidé de refonder cette ville pour surveiller les derniers Cimmériens 

qu’il venait d’expulser de Troade, où ces derniers s’étaient installés, il ne peut l’avoir fait 

qu’avant sa campagne contre la Médie. Il est plus vraisemblable qu’Alyatte débuta son 

règne par une chasse aux Cimmériens à la périphérie immédiate de la Lydie avant de se 

risquer à entreprendre toute forme de campagne militaire lointaine à l’Est.  

 

                                                
407 G. A. RADET 1893, p. 201 et M. DORATI 2003, p. 327. 
408 G. A. RADET 1893, p. 175 ; J. M. BALCER 1984, p. 51 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 74. 
409 HÉRODOTE, I, 16. 
410 ARISTOTE, fragment 478 = ÉTIENNE DE BYZANCE, s.v. Ἄντανδρος ; PLINE L’ANCIEN, Histoire naturelle, 
V, 32.  
411 HÉRODOTE, I, 16 : Κιµµερίους τε ἐκ τῆς Ἀσίης ἐξήλασε, « il chassa d’Asie les Cimmériens ».  
412 Pline l’Ancien nous dit qu’autrefois, elle s’appelait Pedasus. PLINE L’ANCIEN, Histoire naturelle, V, 32. 
413 ARISTOTE, fragment 478 = ÉTIENNE DE BYZANCE, s.v. Ἄντανδρος. 



 104 

À en croire Hérodote, Alyatte commença son règne par l’achèvement de la guerre 

contre Milet.414 Après celle-ci, le Mermnade eut tout le temps de terminer l’expulsion des 

Cimmériens de son royaume avant de s’attaquer à la Médie. Or, si l’on place le début du 

règne d’Alyatte en ca. 610 ACN, la fin de la campagne contre Milet peut être datée de ca. 

605 ACN. La campagne contre la Médie ayant été entreprise entre 590 et 585 ACN,415 

il est loisible de placer la refondation d’Adramytteion entre 605 et 590/585 ACN. 

De même, si Sadyatte est déjà à l’origine de la ville, celle-ci est à dater avant le règne 

d’Alyatte (soit avant ca. 610 ACN) et durant celui de Sadyatte.416 Cependant, aucune de 

ces deux théories ne peut être confortée par la documentation archéologique. Seule de la 

céramique de style « proto-corinthienne » ou comportant des décors de « chèvres 

sauvages » a été recueillie sur le site.417 

Adramytteion se situait à l’est d’Atarnée en Éolide, à la hauteur de Pergame. 

Atarnée (au nord de Lesbos, à côté de la mod. Dikili et voisine d’Assos) était, 

pour Strabon, une région de mines d’où les Lydiens tiraient leurs richesses. À l’époque du 

géographe, certaines étaient largement épuisées.418 La ville ne se trouvait également pas 

loin d’Astyra, en Troade, autre localité proche d’Abydos sur l’Hellespont qui, aux dires de 

Strabon, possédait sur son territoire de riches mines d’or.419 Ainsi, Crésus, en tant que 

gouverneur (ἄρχων) d’Adramytteion,420 devait assurer le contrôle et l’organisation de 

l’extraction du précieux minerai. C’est pourquoi Adramytteion et la plaine de Thèbè 

voisine devaient constituer une zone économiquement sensible aux yeux des rois 

lydiens.421  

 

 

                                                
414 HÉRODOTE, I, 18. Sur les onze années que dura cette guerre, cinq sont à placer sous le règne d’Alyatte.  
415 Voir ci-dessous 3.3.3. 
416 Ses dates de règne sont incertaines. Il aurait régné de la fin du VIIe siècle à ca. 610 ACN. Voir H. 
KALETSCH 1958, p. 1-47 ; J. M. BALCER 1984, p.  62-67 ; C. H. ROOSEVELT 2012, p. 901. 
417 L. RUBINSTEIN 2004, p. 1038 ; Les fouilles d’Adramytteion sont résumées sur le site du projet de fouilles 
ADRAMYTTEION KAZIZSI ADRA, Adramytteion Archaeological Excavation, [en ligne], 
http://www.adramytteion.org/index.php. (Page consultée le 25 février 2016) ; H. M. ÖZGEN 2013, p. 5. 
418 STRABON, XIV, 5, 28. 
419 STRABON, XIII, 1, 23. La Troade devait être (en partie au moins) sous contrôle lydien dès Gygès (qui 
connaît ensuite des déboires contre les Cimmériens qui prennent Sardes et détruisent probablement 
l’Artémision d’Éphèse) ; puisque le premier Mermnade aurait donné son accord afin que les Milésiens 
fondent plus au nord la ville d’Abydos (STRABON, XIII, 1, 20), sur la rive asiatique de l’Hellespont face à 
Sestos. Gygès avait eu d’emblée face à lui, sur la rive européenne de l’Hellespont des groupes de 
Cimmériens opérant en Chersonèse de Thrace. 
420 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
421 C. TALAMO 1979, p. 95 et 147 ; A. RAMAGE 2000, p. 20-23 ; L. RUBINSTEIN 2004, p. 1038. 



 105 

C’est probablement la raison pour laquelle Alyatte y avait placé Crésus, un fils qui 

n’était probablement pas destiné à devenir roi et à qui il avait confié en compensation le 

gouvernement d’un domaine stratégique lui offrant de larges revenus. Une partie notable 

des ressources financières du royaume lydien reposait donc sur les épaules du maître 

d’Adramytteion. 

On ajoutera que le domaine d’Adramytteion devait être une des composantes d’un 

royaume lydien qu’il faut sans doute imaginer comme constitué de la réunion de diverses 

entités de cet ordre, chacune sous l’autorité de ce que Nicolas de Damas nomme un 

« ἄρχων ». En effet, l’historien d’Hérode (reprenant sans doute Xanthos) qualifie Crésus 

de « gouverneur » (ἄρχων) :  

« Ὅτι Ἀλυάττης ὁ Κροίσου πατὴρ τοῦ Λυδῶν 

βασιλέως ἐπὶ Καρίαν στρατεύων περιήγγειλε 

τοῖς ἑαυτοῦ στρατὸν ἄγειν εἰς Σάρδεις ἐν 

ἡµέρᾳ τακτῇ, ἐν οἷς καὶ Κροίσῳ, ὅστις ἦν 

αὐτοῦ πρεσβύτατος τῶν παίδων, ἄρχων 

ἀποδεδειγµένος Ἀδραµυττείου τε καὶ Θήβης 

πεδίου. »422 

(Édition de É. PARMENTIER) 

« Comme Alyatte, père de Crésus et roi de 

Lydie, faisait campagne contre la Carie, il 

donna aux chefs de son armée l’ordre d’amener 

leurs troupes à Sardes à un jour qu’il avait 

fixé ; parmi les chefs se trouvait Crésus, qui 

était l’aîné de ses fils et avait été désigné 

comme gouverneur d’Adramytteion et la plaine 

de Thèbè. » 

(Traduction améliorée de É. PARMENTIER) 

 

Il est aisé de remarquer que Crésus était certes un « ἄρχων » parmi d’autres, 

mais qu’Alyatte l’avait désigné à la tête d’Adramytteion, un secteur stratégique. 

Cependant, on ne peut pousser la réflexion plus loin car nous ne savons pas au sein de 

quels milieux étaient choisis les « gouverneurs » du royaume lydien, sans doute des 

grandes familles du royaume obligées du roi sinon acquises pour l’un ou l’autre motif. 

D’après le témoignage de Nicolas de Damas, il est permis d’avancer que ces 

« ἄρχοντες » étaient tenus de fournir des contingents armés, certainement formés de 

troupes auxiliaires rétribuées (à l’ouest, sans doute des Grecs) au roi lorsque celui-ci en 

exprimait le besoin.  

 

                                                
422 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 



 106 

Ces nobles ἄρχοντες, qu’on peut envisager liés au souverain par des serments de 

loyauté (et peut-être accompagnés de liens familiaux scellés par des mariages 

diplomatiques),423 formaient probablement les cadres de la fameuse cavalerie lydienne en 

temps de guerre ; tandis qu’en temps de paix, ils gouvernaient des domaines qui restaient 

probablement la propriété du roi lydien. 

 

Conclusions 

 

Comme nous venons de le constater, Adramytteion était une subdivision 

administrative du royaume lydien qu’Alyatte avait confiée à son fils Crésus. Ce dernier ne 

devant pas succéder à son père, Alyatte lui avait fourni, à titre de compensation, 

l’administration de ce domaine dont le dernier Mermnade pouvait tirer une part importante 

de ses revenus provenant des mines d’or aux alentours. Ce gouvernorat devait être une des 

nombreuses circonscriptions qui composaient le royaume lydien. C’est probablement les 

nobles lydiens à la tête de ces entités administratives qui devaient fournir les hommes 

armés au roi lorsque ce dernier en requerrait. De même, ces gouverneurs de domaines 

devaient former le contingent de la cavalerie qui faisait la réputation de l’armée 

lydienne.424  

Cependant, l’absence de sources littéraires, épigraphiques et archéologiques sur 

tous ces points nous empêche hélas d’entrer vraiment dans un débat consacré aux 

compétences de ces grands administrateurs du royaume lydien. 

 

 

 

 

 

                                                
423 C. TALAMO 1979, p. 145-146 ; J. M. BALCER 1984, p. 36-37 ;  C. H. ROOSEVELT 2009, p. 83-88. 
424 HÉRODOTE, I, 27 ; I, 80. 



 107 

Chapitre III  

 

LES RELATIONS DES ROIS LYDIENS AVEC LEURS 

PRINCIPAUX VOISINS



 108 

3.1 Les campagnes lydiennes contre les cités grecques d’Asie 

Mineure. L’accroissement du royaume mermnade à 

l’Ouest 

  

3.1.1 Introduction  

 

Nous allons tout d’abord dresser un tableau de l’état dans lequel se trouvaient les 

cités grecques de la côte d’Asie Mineure à la suite des incursions cimmériennes des VIIIe 

et VIIe siècles ACN. Ce préalable est en effet nécessaire avant de s’attarder sur les 

campagnes lydiennes menées contre les cités grecques de la côte égéenne d’Asie Mineure 

et de chercher à comprendre le processus qui permit aux Lydiens de se tailler un royaume 

d’une étendue remarquable. 

 

3.1.2 Les cités grecques après les invasions cimmériennes 

 

Le cas historique que présentent ces invasions est intéressant à considérer car les 

Cimmériens ont envahi l’ensemble de l’Asie Mineure en plusieurs vagues. Celles-ci nous 

sont documentées par diverses sources antiques : auteurs grecs mais aussi annales 

assyriennes.425 Il faut toutefois souligner que les traces matérielles liées à ces invasions 

sont très ténues.426 Les Cimmériens n’auraient représenté une menace pour les Grecs 

d’Ionie, pour les royaumes phrygien et lydien ainsi que pour le reste de l’Asie Centrale 

qu’à partir des années 670 ACN. Leurs incursions les plus marquantes peuvent être placées 

entre cette date et la fin du VIIe siècle ACN.427  

 

 

 

                                                
425 Sur les invasions cimmériennes en Anatolie, voir A. I. IVANTCHIK 1993, 2001 et 2010.  
426 B. VERGNAUD 2012, p. 282-286. 
427 A. I. IVANTCHIK 1993, p. 95-127. 



 109 

Selon l’historien Askold Ivantchik, la puissance cimmérienne se serait fortement 

affaiblie à la suite de la mort de leur chef Tugdame (le Lygdamis d’Hérodote) aux 

alentours de 640 ACN, avant d’être totalement anéantie vers 600 ACN sous les coups des 

Scythes et des Lydiens.428 

À Sardes, toujours selon A. Ivantchik, les Cimmériens, dont l’agression est relatée 

par Hérodote et Strabon,429 n’auraient en réalité mené qu’une seule offensive (et non deux) 

en 644 ACN, au cours de laquelle Gygès aurait trouvé la mort. Ainsi, ils auraient pris la 

ville basse et non la citadelle.430 Cependant, cette agression ne trouve pas de confirmation 

évidente sur le site. Les archéologues ont tout de même associé un niveau de destruction 

du secteur HOB à cet événement. Toutefois, même si la date attribuée à ce niveau 

correspond à la période de l’attaque, aucune découverte matérielle ne peut être rattachée à 

la culture cimmérienne. D’autres chercheurs sont revenus sur cette identification de 

l’invasion cimmérienne à Sardes.431 Néanmoins, on peut relever la découverte d’une 

bouterolle, datée des années 650-630 ACN grâce à la céramique associée, de style scythe-

archaïque, qui peut être un témoignage de la prise de Sardes par le peuple nomade.432    

Selon Strabon,433 Magnésie du Méandre aurait été totalement détruite par les raids 

des Cimmériens ; pour Hérodote, 434  ceux-ci pillaient les villes sans les détruire. 

Ce procédé, difficile à envisager dans la pratique, pourrait expliquer l’absence de traces de 

saccage. En tout cas, un quartier d’Éphèse (Smyrna) aurait bien été détruit, vers 650 ACN, 

par ce peuple nomade qui serait également responsable de l’incendie qui détruisit 

l’Artémision.435 

 

 

 

                                                
428 Idem, p. 156. 
429 HÉRODOTE, I, 15 et STRABON, XIII, 4, 8. 
430 A. IVANTCHIK 1993, p. 105-107. Voir aussi S. BERNDT-ERSÖZ, 2008, p. 26-27. À lire Hérodote (I, 84), la 
citadelle avait déjà été fortifiée. 
431 A. IVANTCHIK 2001, p. 79-96 ; A. RAMAGE 2008, p. 83. Il est également possible que l’attaque de Sardes 
ait été un raid sans lendemain, les Cimmériens n’ayant pas le temps de laisser leur « signature » sur le terrain. 
432 A. IVANTCHIK 2010, p. 47. 
433 STRABON, XIV, 1. 
434 HÉRODOTE, I, 6. 
435 M. KERSCHNER et al. 2000, p. 45 ; Pour la destruction de l’Artémision, les sources anciennes sont 
divergentes : Callimaque (Hymnes, 251-258) déclare que la déesse a repoussé les assaillants, mais Hésychius 
(s. v. Λύγδαµις) rapporte que le temple d’Éphèse a tout de même été détruit par les Cimmériens.  



 110 

À la suite de l’invasion de Lygdamis, un grand nombre d’Ioniens de Batinetis 

(domaine dans la partie sud d’Anaia qui constituait la Pérée samienne) ont quitté le 

continent pour se réfugier à Samos. Les Cimmériens auraient contrôlé le territoire durant 

trois années, avant la mort de leur roi en 641 ACN.436  

Cette incursion du peuple nomade a beaucoup impressionné les Grecs, comme en 

témoigne encore l’inscription du IIIe siècle ACN contenant une lettre de Lysimaque aux 

citoyens de Samos.437 C’est grâce à cette inscription, mentionnant un litige territorial entre 

Priène et Samos, et dans laquelle l’invasion cimmérienne était utilisée comme argument 

historique, que l’on apprend que Lygdamis avait contrôlé la région trois années durant. 

Après sa mort en 639 ACN, les textes akkadiens ne mentionnent plus les Cimmériens ; 

seul Hérodote déclare qu’Alyatte les chassa définitivement d’Asie.438 

C’est donc à la suite de ces invasions cimmériennes (et même pendant le règne de 

Gygès) que les cités grecques ont dû faire face à une pression lydienne de plus en plus 

forte. En effet, de Gygès jusqu’à Crésus, les rois mermnades entreprirent tous des 

campagnes militaires contre les cités grecques de la côte égéenne.  

Ici, notre intention est de nous focaliser plus en détail sur les actions guerrières 

d’Alyatte et de Crésus contre ces dernières. Tout d’abord, il faut préciser que les attaques 

des rois lydiens étaient dirigées contre une seule cité à la fois et qu’avant Crésus, 

aucune preuve ne permet d’affirmer un quelconque rapprochement politique et militaire 

entre les cités grecques.439 De ce fait, chaque cité mérite d’être considérée d’abord comme 

un cas particulier avant qu’on ne puisse procéder à une mise en perspective plus globale et 

dégager ainsi les motifs de cette agressivité de même que les buts recherchés.  

 

 

 

                                                
436 A. IVANTCHIK 1993, p. 114. 
437 IG, XII, 6, 1, 155. A. IVANTCHIK 2010, p. 42. Pour l’inscription, voir BERLIN-BRANDENBURGISCHE 
AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN, Inscriptiones Graecae, [en ligne],  
http://telota.bbaw.de/ig/IG%20XII%206,%201,%20155?qString=Lygdamis. (Page consultée le 22 avril 
2016) ; voir surtout M. M. AUSTIN 2006, p. 110-112. 
438 HÉRODOTE, I, 16. 
439 J. M. BALCER 1984, p. 66 ; O. MARIAUD 2012, p. 245.  Ce n’est qu’après la chute de Crésus et la montée 
de la pression perse que le Panionion aura des fonctions politiques et plus seulement religieuses. C. 
ROEBUCK 1955, p. 26-28 ; J. P. CRIELAARD 2009, p. 70 ; A. M. GREAVES 2010, p. 219-221. 



 111 

C’est pourquoi nous analyserons ici les différentes campagnes menées par Alyatte 

et Crésus contre les villes grecques d’Asie Mineure les unes après les autres. 

Nous mènerons l’enquête, en tenant compte aussi des données archéologiques disponibles, 

sur les formes prises par la lutte armée que se livrèrent Grecs de l’Est et Mermnades, 

et nous tenterons ensuite d’établir la nature des liens que les Mermnades tissèrent avec 

chaque cité dans ce cadre politique complexe. Nous structurerons notre exposé en 

procédant par zones géographiques. La première à être étudiée sera l’Ionie, pour laquelle 

nous possédons le plus d’informations. Nous continuerons ensuite avec la Carie, la Mysie, 

la Troade et l’Éolide. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 112 

I. L’Ionie 

 

a) Éphèse 
 

Une fois installé sur le trône de Lydie et après avoir fait assassiner 

Pantaléon/Sadyatte, Crésus entreprit une campagne contre Éphèse et son tyran Pindare.440 

Ce dernier, rappelons-le, s’était rangé du côté de Pantaléon lors de la lutte entre les demi-

frères pour accéder au trône d’Alyatte, leur père (cf. supra). C’est pourquoi cette 

expédition et celle à l’encontre du tyran Glaucias (qui se termina par la destruction de 

Sidène, cité sise sur le Granique où il s’était réfugié) doivent plutôt être considérées dans la 

même perspective, celle d’offensives de représailles, intervenues dans la foulée de la prise 

de pouvoir de Crésus.  

Mais ici l’attention se portera sur Éphèse.441 Afin de permettre au lecteur de mieux 

saisir notre développement ultérieur, nous allons d’abord nous attarder sur la localisation 

de l’Éphèse archaïque, celle que Crésus attaqua. 

L’emplacement de la ville archaïque d’Éphèse n’est pas fixé avec certitude.442 

D’une part, au vu des fouilles archéologiques (Fig. 44), une première zone d’occupation 

appartenant à la période archaïque a été retrouvée sur la colline d’Ayasoluk (dominant le 

temple d’Artémis à l’est du Panayır Dağ, l’antique Mont Pion). Deux autres secteurs ont 

été retrouvés : un à l’ouest entre le Panayır Dağ/Koressos et le Bulbul Dağ (antique Mont 

Preon, plus à l’ouest), l’autre au nord du Koressos (sous la tetragonos agora de l’époque 

hellénistique). D’autre part, un système de fortifications daté de l’âge du Bronze a été mis 

au jour sur la colline Ayasoluk, une zone qui aurait été occupée sans discontinuité depuis 

l’âge du Bronze (l’Apaša des documents hittites) jusqu’à l’époque hellénistique. 

Pour le fouilleur M. Büyükkolancı, c’est l’Ayasoluk qui aurait abrité l’établissement 

archaïque d’Éphèse jusqu’à l’époque de l’hypothétique déplacement de sa population 

organisé par Crésus.443 

                                                
440 ÉLIEN, Histoire variée, III, 26 et POLYEN, VI, 50.  
441 Voir le plan de la cité et description du site en Annexe II, fiche 4.9 « Éphèse ». 
442 Une des raisons principales qui explique cette incertitude est le changement drastique intervenu dans le 
paysage en lien avec les modifications du cours du Caystre. Voir les travaux de J. C. KRAFT et al. 2007 et  
2011, p. 27-36. 
443 Pour Ayasoluk voir surtout BÜYÜKKOLANCı 2000, p. 39-43 et 2007, p. 21-26. Sur les restes archaïques 



 113 

Entre le Panayır Dağ (Pion) et le Bulbul Dağ (Préon), tout un quartier (Smyrna) a 

été découvert dont l’occupation a été continue à partir du VIIIe siècle ACN. Par ailleurs, 

sur les flancs nord-est du Panayır Dağ, a été retrouvé un mur de fortification dont la 

construction, sur base de la céramique découverte à cet endroit, peut être datée aux 

alentours de 500 ACN. Cette muraille pourrait soit avoir appartenu à une forteresse de 

refuge, soit correspondre à une section de l’enceinte urbaine. Il semblerait néanmoins, 

pour M. Kerschner,444 que la première hypothèse soit la meilleure. Cette forteresse aurait 

englobé un vaste espace de 9 hectares, mais le secteur de la terrasse située au nord du 

Panayır Dag était déjà occupé dès la deuxième moitié du VIIIe siècle ACN.445 

Ainsi donc, à l’époque archaïque, l’habitat d’Éphèse se serait organisé en deux 

noyaux : l’un sur la colline d’Ayasoluk ; l’autre, plus densément peuplé, entre le Panayır 

Dağ/Koressos et le Bulbul Dağ. Ces populations pouvaient tout de même se replier sur la 

forteresse située au nord-est du Koressos comme solution de refuge en cas d’attaque (cette 

protection n’est pas attestée avant la fin du VIe siècle ACN). En tout cas, il paraît important 

de souligner que la cité semble ne pas avoir eu d’enceinte urbaine avant l’époque 

hellénistique.446   

À lire Hérodote,447 on apprend que la vieille ville d’Éphèse était située à sept stades 

(quelques 1300 mètres)448 de l’Artémision (Fig. 53). Or, il s’avère que la terrasse, occupée 

dès le VIIIe siècle ACN au nord-est sur le Panayır Dag, se situe effectivement à sept stades 

de l’Artémision (en longeant le rivage archaïque). De même, la zone située sous la 

tetragonos agora, au nord de Koressos, se trouve à sept stades de l’Artémision (mais à vol 

d’oiseau cette fois).449 

                                                                                                                                              
identifiés dans le quartier Smyrna, voir KERSCHNER et al. 2000, p. 45-53. Sur l’occupation géométrique et 
archaïque dans le secteur du Panayır Dağ, voir KERSCHNER et al. 2008. Voir également F. STOCK et al. 2014, 
p. 33-66. 
444 KERSCHNER et al. 2008 ; « Ephesos in the Prehellenistic Period. The Settlement History from the Late 
Bronze Age until the Foundation of the City by Lysimachos », in AUSTRIAN ARCHAEOLOGICAL INSTITUTE, 
Österreichisches Archäologisches Institut, [en ligne], http://www.oeai.at/index.php/prehellenistic-
ephesos.html. (Page consultée le 18 novembre 2015) 
445 B. VERGNAUD 2012, p. 68-69. 
446 Idem, p. 69-70. 
447 HÉRODOTE, I, 26. 
448 1 stade équivaut à 600 pieds. Il existait plusieurs standards de longueur de pieds au temps d’Hérodote. En 
effet, 1 pied attique vaut 29,6 cm, le pied olympique 32 cm et le pied dorique 32,7 cm. Ainsi, 1 stade peut 
équivaloir entre 177,6 mètres, 192 mètres et 196,2 mètres. Voir K. GEUS 2012, p. 151. Dès lors, la distance 
de 7 stades correspondrait à une distance de 1243,2 mètres, 1344 mètres ou 1373,4 mètres. 
449 Voir le plan (Fig. 53) avec les relevés des distances à vol d’oiseau ainsi qu’à pied depuis l’Artémision. La 
colline d’Ayasoluk est située bien avant les sept stades mentionnés par Hérodote. Voir J. C. KRAFT et al. 
2007, p. 130. La zone au nord du Koressos, à la base de la tetragonos agora, est située à 7 stades de 
l’Artémision à vol d’oiseau. À l’époque de la rédaction d’Hérodote, la côte avait reculé. Ainsi, la distance à 



 114 

La campagne de Crésus 

 

La campagne de Crésus contre la cité d’Éphèse est la mieux documentée. 

Commençons donc l’analyse de cet épisode en rappelant ce qu’en disent les sources 

anciennes. 

Hérodote est le premier auteur à nous rapporter cet événement :  

« ὃς δὴ Ἑλλήνων πρώτοισι ἐπεθήκατο 

Ἐφεσίοισι. Ἔνθα δὴ οἱ Ἐφέσιοι πολιορκεόµενοι 

ὑπ᾽ αὐτοῦ ἀνέθεσαν τὴν πόλιν τῇ Ἀρτέµιδι, 

ἐξάψαντες ἐκ τοῦ νηοῦ σχοινίον ἐς τὸ τεῖχος. 

Ἔστι δὲ µεταξὺ τῆς τε παλαιῆς πόλιος, ἣ τότε 

ἐπολιορκέετο, καὶ τοῦ νηοῦ ἑπτὰ στάδιοι. »450 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« Parmi les Grecs, il [Crésus] s’en prit d’abord 

aux Éphésiens. C’est alors que les Éphésiens, 

assiégés par lui, consacrèrent la ville à Artémis, 

en attachant au temple un câble qui le reliait au 

mur d’enceinte ; l’intervalle entre la vieille ville, 

qui était alors assiégée, et le temple est de sept 

stades. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

Polyen, de son côté, nous transmet que :  

« Κροίσου τοῦ Λυδοῦ πολιορκοῦντος Ἔφεσον, 

ἐπειδὴ τῶν πύργων τις, ὁ προδότης κληθεὶς, 

ἔπεσε καὶ τὸ δεινὸν τῆς ἁλώσεως ἐν ὀφθαλµοῖς 

ἦν, Πίνδαρος ὁ τυραννεύων τῆς πόλεως 

συνεβούλευσε τοῖς Ἐφεσίοις ἐκ τῶν πυλῶν καὶ 

τῶν τειχῶν θώµιγγας συνάψαι τοῖς κίοσι τοῦ 

ἱεροῦ τῆς Ἀρτέµιδος ὥσπερ ἀνατιθέντας τῇ θεῷ 

τὴν πόλιν. Κροῖσος τιµῶν τὴν θεὸν ἐφείσατο 

τῆς πόλεως ὥσπερ ἀναθήµατος καὶ πρὸς τοὺς 

Ἐφεσίους ἐπὶ ἐλευθερίᾳ συνθήκας 

ἐποιήσατο. »451 

(Édition de J. MELBERT reproduite dans dans P. 

KRENTZ et E. L. WHEELER) 

« Crésus le Lydien était en train d’assiéger 

Éphèse, lorsqu’une des tours, celle appelée 

“traîtresse”, tomba, et la crainte de la prise était 

dans leurs yeux. Pindare, le tyran de la ville, 

conseilla aux Éphèsiens d'attacher des cordes 

depuis les portes et les remparts jusqu’aux 

colonnes du temple d’Artémis, comme s’ils 

offraient la ville à la déesse. Honorant la déesse, 

Crésus épargna la ville comme si elle était une 

offrande, et fit un traité avec les Éphésiens, en 

leur laissant leur liberté. »  

(Traduction de l’auteur) 

                                                                                                                                              
vol d’oiseau ne se distinguait guère de celle longeant autrefois la côte, contrairement à la distance entre le 
temple et la zone de la terrasse, où le voyageur était dans l’impossibilité de marcher en ligne droite jusqu’au 
sanctuaire, la mer s’avançant plus dans les terres. Voir les cartes de M. KERSCHNER et al. 2008, p. 50-53.  
450 HÉRODOTE, I, 26. 
451 POLYEN, VI, 50. Il n’existe pas de traduction récente de langue française de l’œuvre de Polyen. La seule 
disponible est celle réalisée par Don Gui-Alexis Lobineau en 1840. 



 115 

Né en Bithynie aux alentours de 100 PCN dans une famille d’origine 

macédonienne, Polyen aurait visité la Macédoine, l’Égypte et Athènes avant de s’installer 

à Rome où il exerça la profession d’avocat. En 161, Polyen saisit l’occasion de rédiger ses 

Stratagemata qu’il dédiera aux empereurs Marc Aurèle et Lucius Verus en partance pour 

combattre les Parthes.452 Son recueil de stratagèmes militaires, rédigés entre 161 et 163 

PCN, contient quelques 900 exemples de ruses de guerre. En ces temps de conflit entre 

Rome et les Parthes, Polyen voulait montrer aux empereurs « comment vaincre les 

Perses ». Issu du courant de la seconde sophistique, Polyen désirait affirmer la supériorité 

culturelle du modèle hellénique dans l’Empire romain. Pour ce faire, il opérait un retour 

aux auteurs « classiques ».453 Ses sources sont assez diverses mais il ne nomme jamais les 

auteurs. Il apparaît néanmoins que Polyen emprunte rarement à Hérodote, à Thucydide et à 

Xénophon ; en réalité, il s’appuie essentiellement sur Théopompe et sur Éphore. De même, 

il s’est probablement inspiré de recueils de stratagèmes et d’apophtegmes antérieurs. 

Par moments, ses sources sont détectables. Ainsi on sait qu’il a puisé des informations 

chez Ctésias, Plutarque, Dinon et Énée le Tacticien. Reste que ces auteurs consultés ont été 

adaptés selon l’objectif de Polyen : le récit doit être l’exemple-type de l’usage de la ruse en 

temps de guerre.454  

Élien, quant à lui, nous relate plus en détail le siège de la ville :  

« Πίνδαρος ὁ Μέλανος υἱός, Ἀλυάττου δὲ 

θυγατριδοῦς τοῦ Λυδοῦ, διαδεξάµενος τὴν 

Ἐφεσίων τυραννίδα πρὸς µὲν τὰς τιµωρίας 

πικρὸς ἦν καὶ ἀπαραίτητος, τά γε µὴν ἄλλα 

ἐδόκει φιλόπολις εἶναι καὶ σώφρων, καὶ τοῦ µὴ 

δουλεῦσαι τὴν πατρίδα τοῖς βαρβάροις πολλὴν 

πρόνοιαν ἔθετο. Ἔδειξε ταῦτα οὕτως ἔχειν 

ἐκεῖνα δήπου. Ἐπεὶ γὰρ Κροῖσος ὁ πρὸς µητρὸς 

αὐτοῦ θεῖος καταστρεφόµενος τὴν Ἰωνίαν καὶ 

πρὸς τὸν Πίνδαρον πρεσβείαν ἀπέστειλεν 

ἀξιῶν Ἐφεσίους ὑπ᾿ αὐτῷ γενέσθαι, ὡς δ᾿ οὐκ 

ἐπείσθη, ἐπολιόρκει τὴν πόλιν Κροῖσος. Ἐπεὶ 

δέ τις τῶν πύργων ἀνετράπη ὁ κληθεὶς ὕστερον 

Προδότης, καὶ ἐν ὀφθαλµοῖς ἐώρα τὸ δεινόν, 

« Pindare, fils de Mélas et petit-fils du côté 

maternel du Lydien Alyatte, à qui la tyrannie 

d’Éphèse était échue, était dur et implacable 

dans ses punitions, mais il était selon toute 

apparence patriote et honnête, et en particulier 

avait soin que sa patrie ne fut pas soumise aux 

barbares. Le fait suivant montre qu’il en était 

sans doute ainsi. Lorsque Crésus, son oncle 

maternel, était en train de soumettre l’Ionie, il 

envoya aussi une ambassade à Pindare pour lui 

demander l’assujettissement des Éphésiens ; 

mais, comme Pindare n’obéissait pas, Crésus 

entreprit d’assiéger la ville. Lorsque l’une des 

tours des remparts fut tombée, celle que l’on 

                                                
452 P. KRENTZ et E. L. WHEELER 1994, p. IX ; C. MAISONNEUVE 2011, p. 339-340. 
453 P. KRENTZ et E. L. WHEELER 1994, p. X-XI. 
454 C. MAISONNEUVE 2011, p. 340-341. 



 116 

συνεβούλευεν ὁ Πίνδαρος Ἐφεσίοις 

ἐκδήσαντας ἐκ τῶν πυλῶν καὶ τῶν τειχῶν 

θώµιγγας συνάψαι τοῖς κίοσι τοῦ τῆς Ἀρτέµιδος 

νεώ, οἱονεὶ τὴν πόλιν ἀνάθηµα ἐῶντας εἶναι τῇ 

Ἀρτέµιδι, ἀσυλίαν διὰ τούτων ἐπινοῶν τῇ 

Ἐφέσῳ· Ὁ δὲ συνεβούλευε προσελθόντας 

δεῖσθαι τοῦ Λυδοῦ. Προβαλλοµένων δὲ τὴν 

ἱκετηρίαν τῶν Ἐφεσίων γελάσαντά φασι τὸν 

Κροῖσον καὶ δεξάµενον πράως τὸ στρατηγηθὲν 

τοῖς µὲν Ἐφεσίοις συγχωρῆσαι τὴν µετ᾿ 

ἐλευθερίας ἀσφάλειαν, τῷ δὲ Πινδάρῳ 

προστάξαι τῆς πόλεως ἀπαλλάττεσθαι. Ὁ δὲ 

οὐκ ἀντεῖπε, τῶν φίλων δὲ τοὺς συναπαίρειν 

αὐτῷ βουληθέντας παραλαβών, τὸν υἱὸν καὶ 

τῆς οὐσίας τὸ πλεῖστον τῇ πόλει 

παρακαταθέµενος καὶ ἕνα τῶν συνήθων 

Πασικλέα ἀποδείξας ἐπίτροπον καὶ τοῦ παιδὸς 

καὶ τῶν χρηµάτων, ἀπῆρεν εἰς Πελοπόννησον, 

τυραννικοῦ βίου φυγὴν αὐθαίρετον 

ἀλλαξάµενος ὑπὲρ τοῦ µὴ ποιῆσαι τὴν πατρίδα 

ὑποχείριον Λυδοῖς. »455 

(Édition de A. LUKINOVICH et A. F. MORAND) 

appela plus tard la Traîtresse, et que Pindare vit 

le malheur en face, il conseilla aux Éphésiens 

de fixer des câbles aux portes et aux murailles 

et d’en attacher l’autre bout aux colonnes du 

temple d’Artémis, comme s’ils consacraient la 

ville comme offrande à la déesse, expédient qui 

procurerait l’inviolabilité à Éphèse. Il leur 

conseilla ensuite d’aller chez le Lydien et de le 

supplier. Lorsque les Éphésiens présentèrent 

leurs rameaux de suppliants, Crésus, dit-on, se 

mit à rire, céda avec bienveillance à ce 

stratagème et accorda aux Éphésiens la sécurité 

et la liberté, mais il ordonna à Pindare de quitter 

la ville. Celui-ci ne dit pas non. Il prit avec lui 

ceux de ses amis qui voulaient l’accompagner, 

confia son fils et la plupart de ses biens à la 

cité, après avoir nommé Pasiclès, l’un de ses 

familiers, tuteur de son enfant et administrateur 

de son savoir. Et il s’en alla dans le 

Péloponnèse, échangeant sa vie de tyran contre 

un exil volontaire pour ne pas asservir sa patrie 

aux Lydiens. »  

(Traduction de A. LUKINOVICH et A. F. MORAND) 

 

À la lecture de ces trois témoignages, on constate que les récits d’Élien et de Polyen 

sont assez similaires. Ainsi, il est possible qu’Élien, postérieur à Polyen, se soit inspiré de 

ce dernier ou alors qu’il ait utilisé une source commune plus ancienne à l’auteur des 

Stratagemata (cette piste serait à privilégier vu les détails rapportés par Élien). On peut 

également soumettre l’idée que Polyen a eu la possibilité de consulter une source autre 

qu’Hérodote, et postérieure, plus diserte que le récit de l’historien d’Halicarnasse.  

 

 

                                                
455 ÉLIEN, Histoire variée, III, 26. 



 117 

Grâce à ces trois auteurs oeuvrant à des époques diverses, nous apprenons 

particulièrement par les récits d’Élien et de Polyen qu’à l’arrivée de Crésus au pouvoir, 

le tyran Pindare se trouvait à la tête de la cité d’Éphèse. Ce dernier, grec par son père 

Mélas, était par ailleurs apparenté à Crésus le Lydien puisque sa mère était une des filles 

d’Alyatte. 456  Il faut noter que les liens familiaux entre les tyrans d’Éphèse et les 

Mermnades remontaient à Gygès, car ce dernier avait donné la main de sa fille à Mélas 

« l’Ancien », ancêtre de Mélas « le Jeune », père de Pindare.457 

En son temps, Georges Radet a détaillé les divers liens familiaux qui unissaient ces 

deux familles : Miletos, petit fils de Mélas, gendre de Gygès, avait épousé une fille 

d’Ardys (Lydé, sœur et future femme de Sadyatte)458 tout comme Mélas le Jeune s’était 

marié avec une fille d’Alyatte.459 

Une hypothèse envisageable serait que Mélas le Jeune avait également donné en 

mariage à Alyatte une de ses filles (ou de ses sœurs)460 qui ne serait autre que la mère de 

Pantaléon, afin de consolider les liens entre ces deux familles. Ceci expliquerait le fait que 

Pindare ait soutenu le parti du demi-frère de Crésus lors de la lutte pour la succession de 

son père, et que Crésus s’en soit pris directement aux Éphésiens une fois sur le trône. 

 

                                                
456 ÉLIEN, Histoire variée, III, 26.  
457 NICOLAS DE DAMAS, F 63. Le sobriquet de « le Jeune » nous est donné par Gustave Glotz. Voir G. GLOTZ 
1925, p. 273. 
458 Le nom de Lydé est donné par XENOPHILOS, FGrH 767 F1 : Λύδη. ταύτην φησὶν Ξενόφιλος ὁ τὰς 
Λυδικὰς ἱστορίας γράψας γυναῖκά τε καὶ ἀδελφὴν εἶναι ᾽Αλυάτεω τοῦ Κροίσου προπάτορος. [...], « Lydé, 
selon ce que dit Xénophile, qui a écrit des histoires de la Lydie, est la femme et la sœur d’Alyatte, ancêtre de 
Crésus […] ».  
459 G. A. RADET 1893, p. 82-83 et 134. L’érudit se base sur NICOLAS DE DAMAS, F 63 : Ὅτι Σαδυάττης ὁ 
Λυδῶν βασιλεύς, ̓Αλυάττεω παῖς, ἦν µὲν τὰ πολέµια γενναῖος, ἄλλως δὲ ἀκόλαστος. καὶ γάρ ποτε τὴν ἑαυτοῦ 
ἀδελφήν, γυναῖκα Μιλήτου ἀνδρὸς δοκίµου, καλέσας ἐφ ̓ἱερὰ βίᾳ ᾔσχυνεν καὶ τὸ λοιπὸν αὐτὴν ἴσχει 
γυναῖκα. Ὁ δὲ Μίλητος ἦν Μέλανος τοῦ Γύγου γαµβροῦ ἀπόγονος. δυσανασχετῶν δ ̓ ἐπὶ τούτοις, φεύγων 
ᾤχετο εἰς ∆ασκύλιον. Σαδυάττης δὲ κἀκεῖθεν αὐτὸν ἐξέωσεν. Ὁ δὲ ἀπεχώρησεν εἰς Προκόνησον. Σαδυάττης 
δὲ ὀλίγον ὕστερον ἔγηµεν ἑτέρας δύο γυναῖκας ἀλλήλαις ἀδελφάς, καὶ ἴσχει παῖδαςἐκ µὲν τῆς Αττάλην, ἐκ δὲ 
τῆς ῎Αδραµυν νόθους, ἐκ δὲ τῆς αὑτοῦ ἀδελφῆς γνήσιον ̓Αλυάττην, « Sadyatte, roi de Lydie et fils d’Alyatte, 
se comportait noblement à la guerre, mais ailleurs, il laissait libre cours à ses désirs ; c’est ainsi qu’un jour, 
l’ayant invitée à un sacrifice, il déshonora sa propre sœur, qui était la femme de Milétos, un homme 
respecté ; puis il la garda pour épouse. Milétos était un descendant de Mélas, le gendre de Gygès. Ne pouvant 
supporter cela, il prit la fuite et gagna Daskyléion. Mais Sadyatte l’en chassa, et il se réfugia à Proconnèse. 
Peu de temps après, Sadyatte épousa deux autres femmes, qui étaient sœurs, et eut des enfants : de l’une, il 
eut Attalès, de l’autre, Adramys qui étaient des bâtards, et de sa sœur, Alyatte, son fils légitime ».  
460 À l’instar du mariage inter-dynastique entre les Mèdes et les Lydiens (qui aurait vu s’unir Aryenis à 
Astyage ainsi qu’une fille de Kyaxare à Alyatte), on sait que ce type d’unions était fréquent chez les 
Orientaux : Voir P. BRIANT 2002, p. 24. Ce type de mariages entre Grecs et Anatoliens était déjà courant lors 
de l’installation des Grecs sur la côte de l’Asie Mineure (lire notamment HÉRODOTE, I, 146 ; PAUSANIAS, 
VII, 2). Voir C. ROEBUCK 1959, p. 30-33.  



 118 

Concernant la prise de la ville, on retiendra que, selon Élien, Crésus entreprit le 

siège d’Éphèse après le refus de son neveu Pindare de se soumettre malgré l’envoi d’une 

ambassade (πρεσβείαν) l’y enjoignant. Durant ce siège, une tour (que l’on surnommera 

plus tard la « Traîtresse ») s’effondra. Face à l’effroi que cet éboulement suscita, 

Pindare aurait conseillé aux Éphésiens de relier les murailles de la ville à l’Artémision 

voisin, à l’aide d’un câble destiné à assurer la consécration et donc la protection de la ville 

par la déesse. Par ce stratagème, les Éphésiens auraient contraint Crésus à épargner leur 

cité, mais le Lydien aurait ordonné à son neveu de quitter la place. Il semble, par ailleurs, 

qu’Éphèse abritait une population mixte de Grecs et d’Anatoliens dont des Lydiens (et ce 

en continu dès l’installation des premières communautés grecques en Asie Mineure).461 

Il ne semble pas faire de doute que, sans le recours par les Éphésiens à cette ruse 

qui dotait leur cité d’une dimension sacrée, Crésus aurait rasé la ville à l’instar d’Alyatte 

qui avait détruit la cité de Smyrne.462 Par ailleurs, ce subterfuge aurait aussi conduit Crésus 

à entamer des pourparlers directs avec Pindare qui auraient permis d’épargner à la fois la 

population et la cité. 

Telles sont les circonstances qui auraient amené Crésus à conclure un premier traité 

(συνθήκας) avec des Grecs installés à la marge de son royaume.463   

 

L’Artémision d’Éphèse 

 

Le temple d’Artémis aurait donc été mis à contribution par les Éphésiens au cours 

de ce conflit. En effet, comme on l’a mentionné, Hérodote, Polyen et Élien relatent que les 

Éphésiens auraient relié le temple de cette déesse aux murailles de la ville à l’aide d’un 

câble. Voyons maintenant, grâce à l’archéologie, dans quel état celui-ci se trouvait lors de 

la campagne de Crésus. 

 

 

 

                                                
461 J. P. CRIELAARD 2009, p. 55-57. 
462 HÉRODOTE, I, 26 ; STRABON, XIV, 1, 37. Pour l’archéologie, voir J. M. COOK 1985, p. 25-28. 
463 POLYEN, VI, 50. 



 119 

Les fouilles sur le site de l’Artémision furent menées par l’anglais John Turtle 

Wood de 1863 à 1874, les relations diplomatiques entre le Royaume-Uni et l’Empire 

Ottoman étant alors cordiales en raison de la guerre de Crimée. Le climat diplomatique 

changeant, les Autrichiens prirent la suite des excavations dès 1895 (avec un temps de 

pause en 1904-1905 durant lequel l’Anglais David Hogarth fouilla le site sous la tutelle du 

British Museum). Les différentes campagnes de fouilles se sont poursuivies sous l’égide de 

l’Institut archéologique autrichien depuis lors, 464  avant que Recep Tayyip Erdoğan, 

président de la République de Turquie, ne chasse l’équipe d’archéologues autrichiens fin 

de l’été 2016. 

Par ces travaux archéologiques, nous savons qu’un culte était rendu à 

l’emplacement du temple archaïque et classique d’Artémis dès l’époque protogéométrique, 

voire mycénienne. 465  Il faut remarquer que les Lydiens accordaient une attention 

particulière au temple d’Artémis : ont été retrouvés des dépôts votifs de monnaies en 

électrum datant de la fin du VIIe et du début du VIe siècle ACN dont on leur attribue la 

paternité.466 En tout cas, les Lydiens de Sardes vouaient eux-mêmes un culte à cette déesse. 

En témoignent des inscriptions archaïques en lydien mentionnant l’existence d’un temple 

consacré à cette déesse dans la capitale lydienne.467 De plus, à Sardes, cette Artémis portait 

le qualificatif d’Artémis Sardiane ou śfardak en lydien.468 Enfin, il ne faut pas oublier que 

des prêtresses d’origine lydienne professaient toujours au sanctuaire d’Artémis d’Éphèse 

au Ve siècle ACN.469 On a défendu l’idée que la présence de ces dernières pouvait 

remonter à des temps plus anciens, antérieurs à l’époque de Crésus, au moment où les 

souverains lydiens et les autorités d’Éphèse entretenaient des relations cordiales.470 

 

 

 

                                                
464 A. M. GREAVES 2010, p. 24. 
465 A. BAMMER 1990, p. 142. 
466 Idem, p. 150. 
467 E. R. M DUSINBERRE 2003, p. 229-230 : inscriptions B. 23 ; F. 23 ; B. 24 ; F. 24.   
468 Le temple archaïque de Sardes reste toujours, à l’heure actuelle, non découvert. Il est probable qu’il était 
englobé dans le Lydian Altar datant lui de la fin du VIe siècle ACN : Voir C. H. ROOSEVELT 2009, p. 80 ; M. 
KERSCHNER 2008, p. 225 ; C. H. GREENEWALT 2010 (g), p. 234 ; « The Altar of Artemis », THE 
ARCHAEOLOGICAL EXPLORATION OF SARDIS, Digital Resource Center, [en ligne], 
http://sardisexpedition.org/en/essays/about-lydian-altar. (Page consultée le 6 février 2017)  
469 ARISTOPHANE, Les Nuées, v. 598-600. 
470 G. M. A. HANFMANN 1975, p. 10-11 ; M. KERSCHNER 2010, p. 261. 



 120 

Sur base de ces informations éparses, on est tenté de déduire que les Éphésiens et 

les Lydiens entretenaient des relations amicales jusqu’à la chute de Pindare (et il semble 

bien que l’endroit considéré comme le plus propice à des rencontres et échanges ait été,471  

aux yeux des deux parties, l’Artémision, sanctuaire « hors les murs »). Une fois la ville 

dépourvue de son tyran et entrée dans le giron des Mermnades, Crésus entreprit une 

politique différente de celle qui était en vigueur sous son père Alyatte. 

Sur base d’un témoignage de Strabon, selon certains chercheurs,472 Crésus ordonna 

à la population (dont rien n’est dit sur l’appartenance ethnique) qui s’était établie sur les 

collines de descendre s’installer à proximité du temple d’Artémis : 

« Μέχρι µὲν δὴ τῶν κατὰ Κροῖσον οὕτως 

ᾠκεῖτο, ὕστερον δ´ ἀπὸ τῆς παρωρείου 

καταβάντες περὶ τὸ νῦν ἱερὸν ᾤκησαν µέχρι 

Ἀλεξάνδρου. »473 

(Édition de S. RADT) 

« Cet endroit [sur les hauteurs de l’Athénaion 

et de l’Hypélaion] resta habité jusqu'à l’époque 

de Crésus. Après, la population descendit des 

flancs de la colline pour s’installer près du 

temple juqu’à l’époque d’Alexandre. »  

(Traduction de A. TARDIEU) 

 

De plus, toujours selon ces mêmes érudits, après s’être emparé de la ville, Crésus 

aurait décidé de détruire tous les édifices sacrés antérieurs (tels l’autel monumental 

archaïque [autrefois appelé Hécatompédon], l’autel Nord et les temples B et C).474 

Avec cette politique radicale et le « synœcisme »475 qui se serait ensuivi, les anciens 

groupes familiaux aristocratiques et les lieux de culte auxquels ils s’identifiaient auraient 

disparu.476  

                                                
471 Il existait à proximité de l’Artémision des ateliers voisins d’artisans grecs et lydiens. Voir M. KERSCHNER 
2010, p. 259-261. 
472 S. KARWIESE 1995 ; A. BAMMER 1990 ; A. BAMMER 1991 ; U. MUSS 2008, p. 49 ; A. BAMMER et U. 
MUSS 1996, p. 42-44. 
473STRABON, XIV, 1, 21. 
474 A. BAMMER 1991, p. 83 ; D. KNIBBE 1995, p. 143-144. 
475 Pour A. Bammer et U. Muss, ce déplacement de populations du Koressos vers l’Artémision sous les 
directives de Crésus serait un synoecisme. Voir A. BAMMER et U. MUSS 1996, p. 42-44. Un synoecisme est la 
fusion d’une ou plusieurs cités souveraines (poleis) afin d’en former une seule. Le cas le plus connu est celui 
d’Athènes, opéré selon la tradition par Thésée (THUCYDIDE, II, 15, 2), en réalité probablement réalisé au VIIe 
siècle ACN. D’autres cas sont attestés par les sources anciennes : Élis en 471 ACN (DIODORE DE SICILE, XI, 
54, 1 ; STRABON, VIII, 3, 2), Rhodes en 408 ACN (DIODORE DE SICILE, XIII, 75, 1), etc. Sur les synoecismes 
et sympolities, voir C. MORGAN 2003, 171-176 ; A. GIOVANNINI 2007, p. 244-245. 
476 A. BAMMER et U. MUSS 1996, p. 42-44 ; U. MUSS 2008, p. 49. 



 121 

Le roi lydien aurait alors entrepris la construction du nouveau temple, 

le Kroisostempel des archéologues autrichiens, pour lequel il avait consacré la plupart des 

colonnes, toujours selon Hérodote.477  

Plus récemment, pour l’archéologue autrichien Michael Kerschner, 478  Anton 

Bammer se tromperait sur tous les points. En effet, selon lui, Crésus n’a jamais décidé de 

mettre fin aux édifices sacrés antérieurs en faisant construire le nouveau temple d’Artémis. 

De plus, les propositions d’A. Bammer ne s’appuient sur aucune source littéraire ou 

épigraphique.479 En réalité, aux yeux de son détracteur, il apparaît que la construction du 

nouvel Artémision aurait débuté aux alentours des années 580-570 ACN,480 donc bien 

avant la montée du dernier Mermnade sur le trône de Lydie.481  

Le Kroisostempel devait plutôt remplacer un édifice « intermédiaire » de taille plus 

modeste construit probablement sans péristasis, autrement dit sans colonne. Ce deuxième 

sekos, comme le nomment les archéologues, serait peut-être resté inachevé avant le 

commencement de la construction du temple archaïque proprement dit.482 Sans entrer dans 

de trop nombreuses considérations essentiellement architectoniques, il faut rappeler que la 

construction de ce grand temple subséquent au sekos seulement ébauché a vu travailler 

côte à côte des Grecs et des Lydiens.483 

Ainsi, lorsque Crésus succéda à Alyatte et offrit les colonnes gravées à son nom au 

temple, ce dernier devait être déjà en pleine reconstruction. De plus, le témoignage de 

Strabon (affirmant le déplacement de la population opéré par Crésus)484 ne rencontre 

aucune confirmation archéologique : aucun autre édifice n’a été mis au jour à proximité de 

l’Artémision.485  

 

 

 
                                                
477 HÉRODOTE, I, 92. 
478  M. KERSCHNER et W. PROCHASKA 2011, p. 101-107. 
479 Idem, p. 95-96. 
480 Il s’appuie sur les travaux de l’archéologue Aenne Ohnesorg qui a daté avec de nombreux arguments 
convaincants le début de la construction du temple par Crésus dans les années 570 ACN. Voir A. OHNESORG 
2007, p. 128. 
481 Puisque ce dernier aurait régné de ca. 560 à 547 ACN selon la chronologie généralement reçue jusqu’à 
présent. Voir supra. 
482 M. KERSCHNER et W. PROCHASKA 2011, p. 82-84. 
483 M. KERSCHNER 2010, p. 257.  
484 STRABON, XIV, 1, 21. 
485 M. KERSCHNER et al. 2008 ; B. VERGNAUD 2012, p. 68-69 et 294. 



 122 

Les fouilles du temple ont révélé des inscriptions fragmentaires (quatre en grec et 

une en lydien) (Fig. 46b ; 46c) qui ont été identifiées comme appartenant aux dédicaces 

voulues par Crésus lors de la consécration du temple.486 Pour les inscriptions en grec, 

il s’agit de 4 ou 5 fragments inscrits appartenant à des colonnes en marbre du 

Kroisostempel. Une fois reconstituée, l’inscription signifierait pour chacune des versions, 

« le roi Crésus l’a dédié » : 

1) [Βασιλεὺς] Κρ[οῖσος  ἀνέθηκεν] 

2) [Βασιλεὺς Κροῖσος  ἀνέ]θηκ[εν] 

3) Βα[σιλεὺς Κροῖσος]  ἀν[έθηκεν] 

4) [Βασιλεὺς Κροῖσος  ἀνέθηκ]εν487  

Celle en lydien s’avère plus énigmatique. En effet, il s’agit d’un texte dont il ne 

subsiste qu’un seul fragment appartenant au tambour d’une colonne en marbre provenant 

elle aussi du temple archaïque. Cette inscription peut être lue :  

 is inl 488…   : ��𐊈 �𐤫𐤩�

Elle signifierait « … l’a dédié ». Le linguiste Enno Littmann considère que « …is » 

est l’abréviation d’un mot plus long et suggère comme reconstruction de lire :   

 Kroisos Aluatalis inl  ou encore : [�𐤭𐤬𐤦𐤮𐤬𐤮� �𐤩𐤰𐤠𐤯𐤠𐤩�] ��𐊈 �𐤫𐤩�

  Kroisos qdwellis inl : [�𐤭𐤬𐤦𐤮𐤬𐤮� �𐤣𐤥𐤤𐤩𐤩�] ��𐊈 �𐤫𐤩�

Cela signifierait « Crésus, fils d’Alyatte, (l’)a offert » ; cette interprétation sera 

reprise par G. M. A Hanfmann et M. Kerschner.489 

Cependant des réserves s’imposent : comme nous l’avons dit plus haut, le nom 

lydien d’Alyatte devait être construit à partir de « Walwel » (lion) et « -atta » (père), 

et ainsi former un nom proche de « Walwattas » �𐤠𐤩𐤥𐤠𐤯𐤯𐤠𐤮�. Quant au nom lydien de 

Crésus, il devait être probablement « Krowiśaś » �𐤭𐤬𐤥𐤦𐤮𐤠𐤮� ou  « K(a)rwijassi » 

  .(cf. supra) �𐤠𐤭𐤥𐤦�[��]�𐤮𐤮𐤦�

 

 
                                                
486 HÉRODOTE, I, 92. Ces différentes inscriptions datent toutes du VIe siècle ACN. Voir W. H. BUCKLER 
1924, p. 65-66 ; G. UMHOLTZ 2002, p. 265 ; M. KERSCHNER 2010, p. 256-257. 
487 Londres, British Museum, B 16. G. UMHOLTZ 2002, p. 265 ; M. KERSCHNER 2010, p. 256-257.  
488 Londres, British Museum, B 136. E. LITTMANN 1916, p. 66 ; W. H. BUCKLER 1924, p. 65-66. Le verbe 
lydien -�𐤫𐤠�- ,�𐤫� : in- (ina-), signifie « faire ». « in- (ina- ?) », in R. GUSMANI 1964, p. 133-134. 
489 G. M. A. HANFMANN 1975, p. 10 ; M. KERSCHNER 2010, p. 256-257.  



 123 

Sur ces reconstructions de Littmann, il est possible de fournir une autre restitution 

de la dédicace en lydien, celle-ci pourrait en effet avoir plutôt été :  

 Krowiśaś Walwattis inl ou : [�𐤭𐤬𐤥𐤦𐤮𐤠𐤮�  �𐤠𐤩𐤥𐤠𐤯𐤯�] ��𐊈 �𐤫𐤩�

 K(a)rwijassi Walwattis inl : [�𐤠𐤭𐤥𐤦�[��]�𐤮𐤮𐤦�  �𐤠𐤩𐤥𐤠𐤯𐤯�] ��𐊈 �𐤫𐤩�

« Crésus, fils d’Alyatte (l’)a dédié » ; voire directement 

 Krowisis inl ou encore : [�𐤭𐤬𐤥𐤦𐤮�] ��𐊈 �𐤫𐤩�

 .« K(a)rwijassis inl  « Crésus (l’)a dédié : [�𐤠𐤭𐤥𐤦�[��]�𐤮𐤮𐤦𐤮�] ��𐊈 �𐤫𐤩�

Quelle que soit la solution adoptée, on constate que Crésus semble bel et bien, 

comme le relate Hérodote,490 avoir patronné la construction de l’Artémision (débutée sous 

Alyatte) en « offrant le plus grand nombre des colonnes », comme en témoignent ces 

différentes dédicaces en grec et lydien. Cette marque de sympathie (mais aussi sans doute 

d’appropriation)491 de la part du roi lydien n’a pu avoir lieu qu’à la suite de la prise de la 

ville qui se déroula juste après sa montée sur le trône, soit vers ca. 560 ACN.  

Cette marque  de Crésus pourrait s’expliquer également par le fait que le roi lydien 

entendait mettre la main sur le sanctuaire d’Artémis, suburbain d’Éphèse, fréquenté par les 

Anatoliens déjà depuis l’époque proto-géométrique. Ce lieu de rencontre et d’échanges 

entre Anatoliens et Grecs voyait la présence de ces derniers de plus en plus imposante.492 

Déjà avant Crésus, le sanctuaire était une interface profitable pour les Grecs d’Éphèse et 

les indigènes lors des échanges entre ces communautés. 

Selon C. Morgan,493 les Grecs ioniens se seraient approprié le sanctuaire d’une 

déesse anatolienne qu’ils assimilèrent à leur Artémis afin d’affirmer leur identité culturelle 

dans un monde oriental.494 C’est pourquoi Crésus aurait désiré affirmer la proéminence de 

la présence lydienne (et donc anatolienne) à cet endroit.  

 

                                                
490 HÉRODOTE, I, 92. 
491 Crésus s’est ainsi approprié la construction du temple, débutée sous son père Alyatte vers 580-570 ACN. 
Il est donc possible qu’il ait offert « les vaches d’or et le plus grand nombre des colonnes » (Hérodote, I, 92) 
qui n’avaient pas encore été réalisées. La même pratique peut être constatée à Athènes pour le temple de 
Zeus Olympien, dont la construction débuta au VIe siècle ACN sous Pisistrate et ne fut achevée qu’au IIe 
siècle PCN sous l’impulsion d’Hadrien. 
492 J. P. CRIELAARD 2009, p. 66-68. Lydiens et Grecs vivaient côte à côte à Éphèse. Voir M. KERSCHNER 
2010, p. 261. 
493 C. MORGAN 1993, p. 18-44. 
494 F. E. BRENK 1998, p. 164 ; J. P. CRIELAARD 2009, p. 66-68. 



 124 

Néanmoins, on remarquera donc que ni le témoignage d’Hérodote ni a fortiori les 

témoignages de Polyen et d’Élien ne trouvent de confirmations archéologiques sur le 

terrain. En effet, comme énoncé plus haut, aucun mur d’enceinte daté du VIe siècle ACN 

n’a été mis au jour, la plus ancienne fortification remontant à 500 ACN, soit bien après la 

chute de Crésus. 

De plus, aucun vestige de tour ni de porte urbaine datant de l’époque archaïque n’a 

été découvert jusqu’à présent à Éphèse.495 Soulignons enfin que rien ne permet de dire si 

les fortifications de l’Âge du Bronze repérées sur la colline Ayasoluk étaient toujours en 

usage au VIe siècle ACN.496 Quoi qu’il en soit, cet emplacement, au contraire de celui du 

Panayır Dağ, n’est pas situé à sept stades du temple d’Artémis. 

Par ailleurs, il faut mettre en avant le fait qu’Hérodote ne termine pas sa brève 

relation du siège de Crésus avec l’épisode de la corde qui aurait relié l’Artémision au mur 

de la ville. Il déclare simplement sans relater les détails de la suite du stratagème des 

Éphésiens :  

« Ἔνθα δὴ οἱ Ἐφέσιοι πολιορκεόµενοι ὑπ᾽ 

αὐτοῦ ἀνέθεσαν τὴν πόλιν τῇ Ἀρτέµιδι, 

ἐξάψαντες ἐκ τοῦ νηοῦ σχοινίον ἐς τὸ τεῖχος. » 

497 

(Édition de P. E. LEGRAND)  

« C’est alors que les Éphésiens consacrèrent 

[ἀνέθεσαν] leur ville à Artémis, en attachant au 

temple un câble qui le reliait au mur 

d’enceinte. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

La campagne de Crésus contre cette cité grecque est la seule mentionnée par 

l’historien d’Halicarnasse, et il faut attendre les récits de Polyen et d’Élien pour connaître 

le dénouement donné à la capture de la ville par Crésus. Chez Hérodote, pour les autres 

communautés grecques, rien d’autre n’est signalé excepté : 

                                                
495 Voir B. VERGNAUD 2012, p. 165-170. 
496 B. VERGNAUD 2012, p. 239. 
497 HÉRODOTE, I, 26. 



 125 

« Πρώτοισι µὲν δὴ τούτοισι ἐπεχείρησεὁ 

Κροῖσος, µετὰ δὲ ἐν µέρεϊ ἑκάστοισι Ἰώνων τε 

καὶ Αἰολέων, ἄλλοισι ἄλλας αἰτίας ἐπιφέρων, 

τῶν µὲν ἐδύνατο µέζονας παρευρίσκειν, µέζονα 

ἐπαιτιώµενος, τοῖσι δὲ αὐτῶν καὶ φαῦλα 

ἐπιφέρων. »498 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« Crésus attaqua (ἐπεχείρησε) 499   donc en 

premier lieu les Éphésiens ; puis, 

successivement et un à un les peuples d’Ionie et 

d’Éolide, faisant valoir contre chacun des griefs 

particuliers, incriminant plus gravement ceux 

contre lesquels il en pouvait inventer de plus 

graves, et contre tels ou tels en faisant valoir de 

frivoles. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

On constate que chez Hérodote, les indications des agissements du roi lydien contre 

les cités grecques d’Asie Mineure ne sont pas la raison première de l’ensemble de son 

oeuvre.500  Hérodote le précise dès les premières lignes célèbres de son ouvrage :  

 

Ainsi, Hérodote a sans doute voulu, au terme de son entreprise littéraire, 

se concentrer sur son sujet principal, les guerres médiques, se faisant moins disert sur ce 

qui précédait, à l’exception de l’Égypte.502 

                                                
498 HÉRODOTE, I, 26-27. 
499 Le verbe ἐπιχειρέω peut également s’entendre comme « mettre la main sur, s’emparer de », sans 
nécessairement impliquer une campagne militaire. Voir A. BAILLY 1911, p. 787. Dans notre cas, cela 
impliquerait que Crésus ait mis la main sur la cité sans livrer de combats. 
500 R. DREWS, 1973, p. 51. 
501 HÉRODOTE, I, 1. 
502 D. LATEINER 1989, p. 60-67.  

« Ἡροδότου Θουρίου ἱστορίης ἀπόδεξις ἥδε, 

ὡς µήτε τὰ γενόµενα ἐξ ἀνθρώπων τῷ χρόνῳ 

ἐξίτηλα γένηται, µήτε ἔργα µεγάλα τε καὶ 

θωµαστά, τὰ µὲν Ἕλλησι τὰ δὲ βαρβάροισι 

ἀποδεχθέντα, ἀκλεᾶ γένηται, τά τε ἄλλα καὶ δι᾽ 

ἣν αἰτίην ἐπολέµησαν ἀλλήλοισι. »501 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« Hérodote de Thourioi expose ici ses 

recherches, pour empêcher que ce qu’ont fait 

les hommes, avec le temps, ne s’efface de la 

mémoire et que de grands et merveilleux 

exploits, accomplis tant par les Barbares que 

par les Grecs, ne cessent d’être renommés ; en 

particulier, ce qui fut cause que Grecs et 

Barbares entrèrent en guerre les uns contre les 

autres. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND)  



 126 

Quoi qu’il en soit, il semble bien que la ville d’Éphèse ne possédait aucune muraille 

ni porte urbaine avant une date avancée du VIe siècle ACN. On invoque pour expliquer ce 

cadre urbain ouvert les bonnes relations qu’entretenaient, jusque-là, les Mermnades avec 

les autorités de la cité. Un climat pacifique dominait si bien que la cité ne redoutait pas 

d’attaques de la part des Lydiens. Rien ne nécessitait la construction et l’entretien onéreux 

de murs d’enceinte.503  En outre, le temple d’Artémis était en pleine reconstruction lors de 

l’attaque des armées de Crésus.  

Dès lors, il n’est guère impossible que cet épisode de la corde reliant l’Artémision 

aux murailles de la cité d’Éphèse ne soit qu’une histoire imaginée, une pratique rituelle 

plus récente projetée dans le passé ou illustrée par le cas célèbre de Rhénée dédiée à 

Apollon de Délos par Polycrate de Samos,504 et greffée comme une enluminure sur la 

sujétion d’Éphèse par Crésus. 505  Quand Hérodote transmet cet événement, on a 

l’impression, à le lire, que cet épisode était déjà célèbre chez les auditeurs grecs. 

Il est difficile de préciser le média qui a imaginé et/ou rendu célèbre cet exploit, mais c’est 

peut-être cette réception heureuse qui explique qu’Hérodote ne livre pas tous les détails. 

Il faut toutefois noter qu’une cité qui se consacre entièrement à une divinité est un 

fait plutôt rare pour l’époque, car comme le souligne Adalberto Giovannini, 506 

juridiquement, une consécration d’une cité tout entière à un dieu n’est pas de même nature 

que celle d’un terrain ou d’un domaine. En effet, les habitants de la cité ne peuvent pas tout 

abandonner au dieu, de même que la cité ne peut pas oublier ses taxes et ses privilèges. 

Elle ne peut pas être la propriété de la divinité comme peuvent l’être le sanctuaire, 

les trésors qu’il contient et le domaine sacré qui assure ses revenus.  

 

 

                                                
503 B. VERGNAUD 2012, p. 255. 
504 THUCYDIDE, III, 104, 2. 
505 Un autre épisode célèbre qui met en scène une corde reliée à un sanctuaire est celui de Cylon, vainqueur 
aux Jeux olympiques vers 632 ACN. Ce dernier, fort de cette victoire, a voulu s’emparer du pouvoir à 
Athènes et y imposer une tyrannie. Avec ses partisans, ils réussirent à prendre l’acropole, mais assiégé par les 
Athéniens, il se déclara suppliant de la déesse Athéna afin de se mettre sous sa protection. Malgré la 
promesse de la vie sauve que les Athéniens leur avaient faite, Cylon et ses partisans furent massacrés à la 
sortie du sanctuaire. Cet épisode est connu par Hérodote (V, 71) et Thucydide (I, 126) mais Plutarque (Vie de 
Solon, XII, 1, 2) ajoute l’anecdote de la corde reliée par les conjurés à la statue d’Athéna. Ce fil s’étant 
rompu lors de la sortie du sanctuaire, ils furent tous massacrés. On remarque donc que ces détails fournis par 
le philosophe de Chéronée sont tardifs. 
506 A. GIOVANNINI 2007, p. 112-113. 



 127 

Il s’agit donc d’un rituel religieux qui était censé présenter deux avantages. 

Premièrement, il n’est pas négligeable que les États qui reconnaissaient le statut d’une cité 

consacrée s’engageaient à ne pas lui faire la guerre et à empêcher leurs troupes de 

commettre des dégradations sur son territoire. Deuxièmement, ces États promettaient de 

poursuivre en justice leurs ressortissants qui, par acte de brigandage ou par représailles, 

pouvaient s’emparer de biens ou de personnes sur le territoire de la cité reconnu comme 

inviolable. Dans le cas d’Éphèse confronté au Lydien, seul le premier avantage pouvait 

être envisagé : Crésus, en reconnaissant son statut inviolable promettait de ne plus engager 

de lutte armée et d’empêcher ses troupes de commettre des actes malveillants sur son 

territoire. 

Toujours est-il que les consécrations de villes à une divinité sont des phénomènes 

beaucoup plus courants durant la période hellénistique.507 Dans le cas qui nous occupe, 

il s’agirait plutôt d’une extension à la cité, par leur connexion, de l’inviolabilité du 

sanctuaire.  

Il est de notre avis qu’Éphèse devait en réalité déjà, par ses implications dans les 

rituels et cultes rendus à Artémis (en liaison avec les Lydiens), s’abriter à l’ombre d’un 

sanctuaire juste hors du centre urbain. On sait qu’Artémis était dès le VIIe siècle ACN la 

grande déesse de la cité.508 Il est donc possible que la cité se soit mise sous sa protection 

dès cette période, alors que des relations cordiales (ξενία) liaient les souverains lydiens aux 

autorités d’Éphèse (les Mermnades auraient alors reconnu ce statut sacré). Ainsi, même si 

Crésus exerçait une pression sur la cité, il n’a pas forcément entrepris le siège de celle-ci 

qui, par ailleurs, n’a laissé aucune trace archéologique.509  Crésus a peut-être pu obtenir 

que son neveu Pindare (petit-fils, du côté maternel, d’Alyatte) quitte le pouvoir. 

En fait, on peine à imaginer en pratique le déroulé de ce siège. Comment pourrait-

on croire, alors que la cité est assiégée par les troupes lydiennes, à la mise en place d’une 

corde de jonc (σχοινίον) de 1300 mètres pour joindre un temple (au mieux) en pleine 

reconstruction510 à des murailles urbaines (dont aucune trace d’existence d’un point de vue 

archéologique n’est attestée) ? 

                                                
507 Idem, p. 109-110. 
508 M. KERSCHNER et W. PROCHASKA 2011, p. 100. 
509 B. VERGNAUD 2012. Le verbe ἐπιχειρέω utilisé par Hérodote n’implique pas nécessairement une issue 
militaire. Cf. supra note 499. 
510 Rappelons que le deuxième sekos précédant le Kroisostempel n’avait pas de colonne. Voir M. KERSCHNER 
et W. PROCHASKA 2011, p. 82-84. 



 128 

De notre point de vue, ce récit de la corde reliant la ville au temple lors du siège de 

Crésus pourrait bien n’être qu’une histoire conçue comme simple aition permettant de 

plonger dans un passé reculé, peuplé de personnages illustres, le statut inviolable dont a 

joui ultérieurement le sanctuaire d’Éphèse en tentant de l’étendre à la cité même. 

Les agissements de Crésus à l’encontre des cités grecques d’Asie Mineure et l’obligation 

faite à son neveu Pindare de quitter la cité auraient été des prétextes idéaux pour créer cette 

histoire de consécration de la ville à la déesse Artémis. C’est cette version qu’Hérodote, 

rédigeant plus de cent ans après les faits, nous a transmise. 

Sur base de nos développements repris ci-dessus, ce récit étiologique de l’asylie de 

la cité d’Éphèse n’a pu être mis sur pied qu’entre la construction de la forteresse de refuge 

et l’élévation de ses murailles d’une part,511 et le récit d’Hérodote d’autre part. Selon nous, 

un scénario pourrait expliquer son apparition :  

Celui-ci voudrait qu’après le sac de Sardes par les Grecs (vers 499 ACN) lors de la 

révolte d’Ionie,512 les Éphésiens aient imaginé ce récit lorsque les troupes ioniennes se sont 

repliées sur la cité d’Éphèse, poursuivies par l’armée perse. Par ce subterfuge, 

les Éphésiens auraient tenté d’épargner la cité, lors de la « bataille d’Éphèse »,513 en la 

prétendant sainte et inviolable, ce statut ayant été accordé plus tôt par Crésus. 

Il s’agirait de cette version qui serait parvenue jusqu’à Hérodote, et que ce dernier 

nous transmet sommairement. Comme déjà énoncé ci-dessus, il est possible qu’Élien et 

Polyen aient utilisé une source, différente d’Hérodote, reprenant cette histoire imaginée 

(qui mentionnait peut-être déjà Pindare, le neveu de Crésus) et l’auraient adaptée à leurs 

propres objectifs littéraires. 

 

 

 

 

 

 

                                                
511 Située à sept stades de l’Artémision. 
512 P. BRIANT 1996, p. 160. 
513 HÉRODOTE, V, 101-102. 



 129 

La place et le rôle d’Éphèse dans le royaume lydien 

 

Les liens entre Sardes et Éphèse remonteraient au premier Mermnade.514 En effet, 

selon Nicolas de Damas, Gygès avait marié sa propre fille à Mélas l’Ancien, tyran de la 

ville.515 Le second Mermnade qui se serait lié à la cité grecque est Ardys (père de 

Sadyatte), qui aurait lui aussi marié sa fille, Lydè, à un Éphésien, Milétos (descendant de 

Mélas l’Ancien).516 À la suite de son enlèvement par le roi de Lydie, cette Lydè devint la 

femme de Sadyatte (qui n’était autre que son propre frère)517 et la future mère d’Alyatte.518 

Enfin, Alyatte aurait aussi donné pour épouse une de ses filles à Mélas le Jeune, tyran de la 

ville, dont leur progéniture, Pindare, fut déposée par Crésus.519  

Il est difficile de retracer les origines de ces constructions généalogiques qui 

nomment les tyrans d’Éphèse. Il est possible que celles-ci soient le fruit des travaux des 

généalogistes du Ve siècle ACN comme Hécatée de Milet, Phérécyde d’Athènes, 

Akoulasios d’Argos ou encore Hellanicos de Lesbos.520 Dans notre cas, il est clair que ces 

constructions d’évidence artificielles pour l’essentiel tentent de rendre compte de 

l’insertion d’Éphèse dans le tissu anatolien et lydien. 

On peut donc remarquer que dès le départ, selon ces discours grecs, les Mermnades 

ont voulu se lier d’amitié avec une Éphèse présentée comme étant entre les mains de 

tyrans. En cela, comme vu plus haut, leur comportement à l’égard des autres cités grecques 

de la côte égéenne d’Asie Mineure semble avoir été tout autre : contre elles, les rois 

lydiens n’ont cessé de mener des agressions militaires.521 Ainsi, quelles étaient les raisons 

de ce comportement particulier à l’égard des gens d’Éphèse ?  

 

                                                
514 Voir supra. 
515 NICOLAS DE DAMAS, F 63.  
516 XENOPHILOS, FGrH 767 F1. 
517 Selon A. Paradiso, il y aurait eu une erreur de transcription des manuscrits de Nicolas de Damas dans la 
Souda : ἡ ἀδελφιδή (nièce) aurait été confondu avec ἡ ἀδελφήν (sœur). Ainsi Sadyatte aurait déshonoré sa 
nièce et non sa sœur. Voir A. PARADISO 2015, p. 11-119. 
518 NICOLAS DE DAMAS, F 63. 
519 ÉLIEN, Histoire variée, III, 26.  
520 Pour les auteurs de généalogies, voir F. HARTOG 1990, p. 177-188 ; R. L. FOWLER 2013.  
521 Gygès envahit (εἷλε) Milet, Smyrne, Colophon (HÉRODOTE, I, 14), et Magnésie du Sipyle (NICOLAS DE 
DAMAS 90 F 62). Ardys captura (εἷλε, ἐσέβαλε) Priène et envahit à son tour Milet (HÉRODOTE, I, 15-16), 
contre qui Sadyatte commença une guerre (ἐπολέµησε) qui fut terminée par Alyatte (HÉRODOTE, I, 17-24). 



 130 

Concernant le quartier de Smyrna, situé entre les monts Pion (Panayır Dağ) et 

Préon (Bulbul Dağ), il faut noter que, selon Strabon,522 des Grecs d'Éphèse partirent de ce 

quartier pour fonder l’établissement éponyme de Smyrne plus au nord. À en croire les 

déclarations récentes des archéologues en charge du site de l’ancienne Smyrne, 

les premiers murs de fortification de la cité peuvent être datés des années 640 ACN.523 

Or, c’est durant cette période que les Cimmériens déferlèrent en Asie Mineure et plus 

spécialement en Ionie.524 Ainsi, on pourrait penser que c’est en raison de la menace 

cimmérienne que les Grecs d’Éphèse seraient partis fonder la cité de Smyrne. 

Pour Éphèse, il est clair que ces bonnes relations fondées sur la présence d’une 

communauté ouest-anatolienne « lydienne / carienne »525 héritée de l’Apaša du temps du 

royaume d’Arzawa,526  et installée sur la colline d’Ayasoluk,527 lui permettaient de ne pas 

subir de raids armés de la part des Lydiens (très liés aux Cariens). Ces deux communautés 

composées de Grecs et d’Anatoliens devaient fréquenter le même sanctuaire situé sur les 

bords de la rivière Selinus dont la déesse sera assimilée par les Grecs comme leur Artémis. 

Cependant, les bonnes relations entre ces communautés devaient être également 

bénéfiques pour chaque partie d’un point de vue économique. Éphèse devait servir de tête 

de pont pour le commerce maritime égéen des marchandises qui empruntaient ensuite, 

pour atteindre l’intérieur anatolien, voire l’Assyrie, des voies terrestres commerciales (dans 

la vallée du Méandre et du Caystre) dont les rois lydiens entendaient s’emparer et garder le 

contrôle.528 Ainsi, les deux côtés y trouvaient leur compte : les rois lydiens étaient assurés 

d’avoir un accès à la mer pour agir en Méditerranée,529 et les Éphésiens pouvaient eux 

aussi tirer profit des marchandises qu’ils faisaient transiter sur leur territoire (d’autant plus 

qu’aucune action militaire ne serait entreprise par les Mermnades). De plus, ils pouvaient 

servir avantageusement d’intermédiaire entre l’ensemble du monde grec des îles et du 

continent et le puissant royaume lydien qui maîtrisait (en plus de ses ressources propres) 

l’accès aux routes terrestres vers l’intérieur du continent. 

                                                
522 STRABON, XIV, 1, 4. 
523 Voir le plan de la cité et description du site en Annexe II, fiche 4.9 « Éphèse ».  
524 Voir supra. 
525 Selon Phérécyde, Éphèse était peuplée d’une population carienne. (STRABON, XIV, 1, 3) 
526 C. H. ROOSEVELT 2010.  
527 Puisque cette zone a été occupée en continu depuis l’Âge du Bronze (voir supra.) 
528 G. A. RADET 1893, p. 172. Pour Radet, cette union entre la cité grecque et Sardes n’est fondée que sur des 
besoins commerciaux ; pour J. M. BALCER (1984, p. 45), afin également de contrôler la vallée du Méandre 
pour compléter le dispositif appuyé sur la vallée de l’Hermos qui baigne Sardes. 
529 M. KERSCHNER 2010, p. 252-258. 



 131 

C’est donc sans surprise que les traces archéologiques retrouvées à Éphèse, 

datant du VIIe au milieu du VIe siècle ACN, invitent à accréditer le témoignage des sources 

littéraires qui évoquent des contacts intenses entre la cité grecque et les Lydiens.530 

Ainsi, forte des liens de bon voisinage qui les unissaient, et avant même de tomber 

dans la zone d’influence lydienne à la suite des manoeuvres de Crésus, la cité d’Éphèse, 

contrairement aux autres cités grecques déjà passées sous contrôle lydien (comme 

Smyrne), ne devait pas payer de tribut au roi mermnade ni lui fournir des soldats. En effet, 

Hérodote mentionne au début du livre I qu’avant le règne de Crésus, tous les Grecs d’Asie 

étaient libres (ἐλεύθεροι) ; le roi lydien avait ainsi asservi les Ioniens (et donc les habitants 

d’Éphèse), les Éoliens et les Doriens.531 C’est donc seulement après sa soumission par 

Crésus qu’Éphèse dut se résoudre à payer un tribut et fournir des troupes armées. En effet, 

après avoir chassé son parent Pindare, aux ascendances gréco-lydiennes, Crésus n’était 

plus retenu par des liens familiaux ou amicaux avec la cité grecque. Ainsi, il lui était 

loisible d’assujettir cette agglomération au même titre que celles déjà incorporées dans son 

royaume (comme Priène et Smyrne). 

Après avoir examiné le cas de la cité d’Éphèse, venons-en aux autres communautés 

grecques faisant partie du royaume lydien sous Crésus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
530 M. KERSCHNER 2010, p. 252-258 ; E. AKURGAL 1962, p. 376 ; C. ROEBUCK 1959, p. 34. 
531 HÉRODOTE, I, 6. 



 132 

b) Milet 

 

Le cas de Milet se présente différemment de celui d’Éphèse. En effet, la Cité 

apparaît avoir été sans cesse confrontée, déjà bien avant Crésus, aux raids des rois lydiens. 

Selon Hérodote,532 « Gygès, lui déjà, […] envahit avec une armée le pays de Milet 

et de Smyrne, et s’empara de la basse ville de Colophon ».533 Le fils de Gygès, Ardys, 

envahit lui aussi le pays de Milet.534 Néanmoins, c’est sous Sadyatte, fils d’Ardys et père 

d’Alyatte, qu’une longue guerre débuta avec les Milésiens. Celle-ci, encore une fois aux 

dires d’Hérodote,535 dura douze années : six sous le règne de Sadyatte et six sous celui 

d’Alyatte. 

L’historien d’Halicarnasse est le seul – sinon Polyen, qui reprend en substance ses 

propos536, à nous avoir rapporté ce conflit entre le père de Crésus et la grande cité 

ionienne. Les campagnes lydiennes contre Milet, que l’on peut sans doute mieux qualifier 

de razzias, ne devaient avoir pour autre but que d’affaiblir la citéet faire du butin,537 

comme ses prédécesseurs.538 D’un point de vue archéologique, les attaques lydiennes sur la 

cité n’ont laissé aucune trace identifiée : seule la destruction du temple d’Assesos, 

à Mengerevtepe dans les parages de Milet par les troupes d’Alyatte, trouve une 

confirmation archéologique.539 Deux inscriptions qui ont été mises au jour dans le territoire 

de Milet nomment une Athéna Assesia : 

« Δίας ἠµέας ἀνέθηκεν ὠντιθάλεος τῇ Ἀθηνάηι τῇ Ἀσσησίηι ἐκατόν »540 

    « Παίων καὶ Τύχων Ἀθηναίηι Ἀσσησίη[ι - - - (?)] »541  

C’est à la suite de ces découvertes épigraphiques que l’on convient de situer 

Assesos à sept kilomètres au sud-est de Milet (Fig. 54). 542 

                                                
532 HÉRODOTE, I, 14 : Ἐσέβαλε µέν νυν στρατιὴν καὶ οὗτος ἐπείτε ἦρξε ἔς τε Μίλητον καὶ ἐς Σµύρνην, καὶ 
Κολοφῶνος τὸ ἄστυ εἷλε. 
533 Sur l’explication de la traduction de ἄστυ par « basse ville », voir infra 4.5.3. 
534 HÉRODOTE, I, 14-15. 
535 HÉRODOTE, I, 17-22. 
536 POLYEN, VI, 47.  
537 C. ROEBUCK 1955, p. 29 ; voir également V. B. GORMAN 2001, p. 122 ; A. M. GREAVES 2010, p. 110, 
155. Sur la destruction des récoltes voir L. FOXHALL 1993, p. 134-145 ; J. A. THORNE 2001, p. 225-253. 
538 HÉRODOTE, I, 17-18. 
539 B. VERGNAUD 2012, p. 294. Pour la destruction du temple d’Athéna Assesia, voir H. LOHMANN 1995 et 
G. KALAITZOGLOU 2008. 
540 SEG, 48, 1419 : « Dias nous a offert, fils d’Antithales, à Athéna Assesia, cent ». Ὠντιθάλεος est une crase 
de ὀ Ἀντιθάλεος. Voir l’apparat critique de l’inscription dans le SEG. 
541 SEG, 59, 1275 : « Paiôn et Tuchôn à Athéna Assesia ». 



 133 

Pour en revenir à cette lutte armée, il faut constater que les raids lydiens sur les 

campagnes milésiennes n’ont pas manqué d’accroître le sentiment d’insécurité et les 

difficultés à accomplir des travaux agricoles dans les marges du domaine milésien.543 

En revanche, le cœur même de la cité, l’asty et son port, n’ont pas dû être pris par les 

troupes lydiennes :544  

« [… ]ὁ δὲ τὰ τε δένδρεα καὶ τὸν καρπὸν τὸν ἐν 

τῇ γῇ ὅκως διαφθείρειε, ἀπαλλάσσετο ὀπίσω. 

Τῆς γὰρ θαλάσσης οἱ Μιλήσιοι ἐπεκράτεον, 

ὥστε ἐπέδρης µὴ εἶναι ἔργον τῇ στρατιῇ 

[…] » 545 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« […] et après avoir saccagé les arbres et les 

fruits de la terre, il s’en retournait sur ses pas ; 

car les Milésiens étaient maîtres de la mer, de 

telle sorte qu’il n’y avait pas lieu pour l’armée 

d’établir un blocus. […] » 

(Traduction de P. E LEGRAND) 

 

Le fait que les Lydiens n’aient pas entrepris le siège de Milet tend à appuyer la 

thèse selon laquelle leur objectif n’était pas de se rendre maître de la ville, 546 ou alors 

qu’ils n’étaient pas (encore) en mesure de le faire, en raison de la maîtrise de la mer par les 

Milésiens. Un blocus était donc sans objet.547 

Face à ces raids lydiens, la cité de Milet s’engagea sur la voie de la résistance. 

À lire Hérodote,548 on apprend que la cité subit deux grandes défaites terrestres contre les 

troupes lydiennes sans que l’on sache au cours duquel des deux règnes elles intervinrent : 

une première eut pour cadre la plaine du Liméneion,549 sur le territoire de la cité ; et la 

deuxième la plaine du Méandre. Cette dernière semble sous-entendre que les Milésiens 

contre-attaquaient alors les Lydiens en dehors des environs immédiats de leur cité. 

                                                                                                                                              
542 P. HERMANND et al. 2006, p. 170-173 ; A. M. GREAVES 2010, p. 174. 
543 O. MARIAUD 2012, p. 245. 
544 L’acropole de la cité, la colline de Kalabaktepe, a été fortifiée dès la seconde moitié du VIIe siècle ACN ; 
c’était à cette époque le seul dispositif défensif. À l’origine, les fortifications de l’acropole reliaient peut-être 
la côte vers le nord. Le tracé de l’enceinte urbaine de Milet est largement discuté. Au vu des fouilles 
archéologiques, il est possible que la cité possédait une enceinte fin VIe siècle ACN, mais rien ne permet 
d’envisager avec certitude que celle-ci englobait la totalité de la péninsule comme cela sera le cas par la suite. 
Il faut souligner que les vestiges archaïques de la cité sont peu nombreux en raison de la destruction de la cité 
par les Perses vers 494 ACN et sa reconstruction ultérieure. Voir V. B. GORMAN, 2001, p. 122 ; B. 
VERGNAUD 2012, p. 64-65. 
545 HÉRODOTE, I, 17.  
546 La ville portuaire devait être le seul outil économique que les Lydiens souhaitaient exploiter. Mais une 
communauté dépendant davantage d’eux pour leurs ressources vivrières devait apparaître pour les Lydiens 
comme une bonne manière d’assujettir la communauté milésienne. 
547 HÉRODOTE, I, 17. 
548 HÉRODOTE, I, 18. 
549 L’emplacement exact de Liméneion est inconnu. Son nom suggère un petit port, sans doute logé dans le 
golfe latmique ou sur la côte sud-occidentale. Voir D. ASHERI  et al. 2007, p. 89. 



 134 

À en croire Hérodote,550 ce conflit prit fin la sixième année du règne d’Alyatte, 

soit la douzième année du conflit. C’est au cours de cette sixième année que le feu, 

bouté par les troupes lydiennes afin de brûler les récoltes, détruisit par la même occasion le 

temple d’Athéna Assesia. Une fois l’armée d’Alyatte rentrée à Sardes, le roi tomba 

malade. Ne trouvant aucun remède efficace, il envoya des hérauts consulter la Pythie de 

Delphes, laquelle lui signifia qu’elle ne lui rendrait aucun oracle tant qu’Alyatte n’aurait 

pas reconstruit le temple d’Athéna Assesia brûlé par ses troupes.  

Le père de l’Histoire tiendrait des Milésiens que ce fut Périandre de Corinthe, lié à 

Thrasybule (alors tyran de Milet) par des liens d’hospitalité très étroits (ξεῖνον ἐς τὰ 

µάλιστα) qui fit connaître à son ami la réponse de la Pythie. Une fois mis au courant, 

le maître de Milet réussit à faire croire aux hérauts lydiens, qui venaient quémander une 

trêve le temps que le temple soit reconstruit, que la cité n’était pas en proie à la disette 

comme s’y attendaient les Lydiens. C’est à la faveur de ce subterfuge qu’Alyatte et 

Thrasybule conclurent un accord d’alliance et d’amitié réciproque (ξείνους ἀλλήλοισι εἶναι 

καὶ συµµάχους). À la suite de quoi le père de Crésus reconstruisit non pas un mais deux 

temples à Athéna Assesia (en même temps qu’il offrit un cratère avec son support à 

Delphes). 551 

Cette histoire de la guérison miraculeuse d’Alyatte et des offrandes qui en 

résultèrent afin de remercier le dieu est à mettre en étroite relation avec le passage suivant 

d’Hérodote, relatant le sauvetage divin du citharède Arion de Méthymne. 552 Ces deux 

personnages (Alyatte et Arion), en proie à la maladie pour l’un et menacé de mort pour 

l’autre, sont tributaires des dieux (Apollon dans les deux cas) pour leur sauvetage ; et c’est 

à ces circonstances que l’on doit ces détails sur le conflit entre Milet et le roi lydien.553  

 

                                                
550 HÉRODOTE, I, 18-22.  
551 HÉRODOTE, I, 25 : « À l’issue de sa maladie, il avait envoyé, le second de la famille des Mermnades, des 
offrandes à Delphes : un grand cratère en argent avec un support de cratère en fer, dont les parties sont 
soudées, offrande digne d’être vue par dessus toutes les offrandes qui sont à Delphes […] ». 
552 Arion, voulant rentrer à Corinthe (et reprendre sa place dans le cercle de Périandre) après avoir fait 
fortune en Italie et en Sicile, fut jeté à la mer par l’équipage du bateau qui le ramenait au pays. Un dauphin le 
prit sur son dos et le transporta jusqu’au cap Ténare. Arrivé à Corinthe, il raconta sa mésaventure à Périandre 
qui mit les criminels face à leurs mauvaises actions. Afin de remercier les dieux de son salut miraculeux, 
Arion fit une offrande en plaçant un petit ex-voto en bronze le représentant sur le dos d’un dauphin au cap 
Ténare. Voir HÉRODOTE, I, 23-24. 
553 V. GRAY 2001, p. 19 ; V. GRAY 2002, p. 306-308. 



 135 

Pour la guerre d’Alyatte, Hérodote554 combine en fait dans son exposé deux 

versions de l’histoire qu’il doit tenir de deux sources différentes : la première, il a 

dû l’entendre à Delphes555  où on s’est plu à lui rapporter la consultation de l’oracle par le 

roi lydien malade ; la seconde fut, sans doute, glanée à Milet,556 où certains se rappelaient 

l’intervention de Périandre de Corinthe en faveur de Thrasybule dont il était proche. 

Cela dit, la version de la ruse de l’abondance simulée pourrait bien n’être qu’un 

lieu commun fréquent dans les récits de prise de ville.557 Ainsi, pour certains érudits, 

même ces bonnes relations entre Thrasybule et Périandre ne seraient que des liens créés a 

posteriori : les relations qui s’étaient établies entre Périandre, Thrasybule et Alyatte (le roi 

lydien aurait également tissé des liens avec le tyran de Corinthe)558 seraient à mettre en 

doute.559 De fait, comme le soulignait déjà R. Crahay, « il faut se méfier des nombreuses 

anecdotes qui illustrent l’idée, familière aux démocraties, d’une fraternité des 

despotes ».560 Cette mention de Périandre ne serait donc qu’un moyen pour Hérodote 

d’insérer son histoire au sujet d’Arion.561 

Ainsi, chez le père de l’Histoire, seule la version de l’oracle de la Pythie ordonnant 

à Alyatte la reconstruction du temple d’Athéna Assesia serait véridique.562 C’est cette 

version qu’Hérodote accepte comme authentique (οἶδα).563   

  Quoi qu’il en soit, il est vraisemblable qu’Alyatte avait bel et bien consacré des 

offrandes à Delphes, un geste constaté par Hérodote :  

 

« Ἀνέθηκε δὲ ἐκφυγὼν τὴν νοῦσον δεύτερος 

οὗτος τῆς οἰκίης ταύτης ἐς Δελφοὺς κρητῆρά τε 

ἀργύρεον µέγαν καὶ ὑποκρητηρίδιον σιδήρεον 

« À l’issue de sa maladie, il avait envoyé, le 

second de la famille des Mermnades, des 

offrandes à Delphes : un grand cratère en argent 

                                                
554 HÉRODOTE, I, 17-22. 
555 HÉRODOTE, I, 20 : Δελφῶν οἶδα ἐγὼ οὕτω ἀκούσας γενέσθαι. 
556 HÉRODOTE, I, 20 : Μιλήσιοι δὲ τάδε προστιθεῖσι τούτοισι. 
557 On retrouve cette même anecdote, appliquée à Priène cette fois, beaucoup plus tard dans DIOGÈNE 
LAËRCE, Vies, doctrines, et sentences des philosophes illustres, I, 83. Voir également W. W. HOW & J. 
WELLS 1912, p. 63 ; R. CRAHAY 1956, p. 192 ; A. PARADISO 2009. Frontin procèdera également à un 
inventaire de cette ruse, dans l’histoire grecque et romaine, dans ses Stratagèmes : FRONTIN, Stratagèmes, 
III, 15. 
558 HÉRODOTE, III, 48. 
559 Sur ce sujet, voir infra, 3.2.2. 
560 R. CRAHAY 1956, p. 192. 
561 V. GRAY 2001, p. 17. 
562 R. CRAHAY 1956, p. 191-193. 
563  HÉRODOTE, I, 20. 



 136 

κολλητόν, θέης ἄξιον διὰ πάντων τῶν ἐν 

Δελφοῖσι ἀναθηµάτων »564 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

 

avec un support de cratère en fer, dont les 

parties sont soudées, offrande digne d’être vue 

par dessus toutes les offrandes qui sont à 

Delphes. » 

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

Cette offrande d’Alyatte sera également rapportée par Pausanias :  

« Τῶν δὲ ἀναθηµάτων ἃ οἱ βασιλεῖς ἀπέστειλαν 

οἱ Λυδῶν, οὐδὲν ἔτι ἦν αὐτῶν εἰ µὴ σιδηροῦν 

µόνον τὸ ὑπόθηµα τοῦ Ἀλυάττου κρατῆρος. 

Τοῦτο Γλαύκου µέν ἐστιν ἔργον τοῦ Χίου, 

σιδήρου κόλλησιν ἀνδρὸς εὑρόντος· ἔλασµα δὲ 

ἕκαστον τοῦ ὑποθήµατος ἐλάσµατι ἄλλῳ 

προσεχὲς οὐ περόναις ἐστὶν ἢ κέντροις, µόνη δὲ 

ἡ κόλλα συνέχει τε καὶ ἔστιν αὕτη τῷ σιδήρῳ 

δεσµός. Σχῆµα δὲ τοῦ ὑποθήµατος κατὰ πύργον 

µάλιστα ἐς µύουρον ἀνιόντα ἀπὸ εὐρυτέρου 

τοῦ κάτω· ἑκάστη δὲ πλευρὰ τοῦ ὑποθήµατος 

οὐ διὰ πάσης πέφρακται, ἀλλά εἰσιν αἱ πλάγιαι 

τοῦ σιδήρου ζῶναι ὥσπερ ἐν κλίµακι οἱ 

ἀναβασµοί· τὰ δὲ ἐλάσµατα τοῦ σιδήρου τὰ 

ὀρθὰ ἀνέστραπται κατὰ τὰ ἄκρα ἐς τὸ ἐκτός, 

καὶ ἕδρα τοῦτο ἦν τῷ κρατῆρι. » 565 

(Édition M. CLAVIER).  

« De tous les dons que les rois des Lydiens 

avaient envoyés à Delphes, il n'y reste plus que 

la soucoupe de fer qui supportait la coupe 

offerte par Alyatte. Cette soucoupe est 

l'ouvrage de Glauchos de Chios, qui a inventé 

l'art de souder le fer ; chacune des lames qui la 

composent est attachée aux autres, non par des 

pointes ni par des clous, mais seulement par la 

soudure qui les unit toutes les unes aux autres. 

Elle est en forme de tour, large par le bas, et 

s'étrécissant jusqu'en haut ; les côtés ne sont pas 

pleins, ce sont des bandes de fer transversales, 

les unes au-dessus des autres, comme les 

barreaux d'une échelle ; les lames de fer qui 

forment les montants se renversent en dehors 

par le haut : c'était là-dessus qu'on posait la 

coupe. » 

(Traduction M. CLAVIER) 

 

La présence des offrandes du roi lydien a pu être le prétexte idéal pour les prêtres 

du sanctuaire de créer de toute pièce une histoire, favorable à la gloire de Delphes et 

d’Apollon, relatant la maladie du roi et sa guérison divine. De plus, comme nous l’avons 

évoqué, l’histoire du sauvetage miraculeux d’Arion a été insérée par l’historien à la suite 

de la mention de l’aide apportée par Périandre à Thrasybule. Or, cet épisode semble n’être 

                                                
564 HÉRODOTE, I, 25  
565 PAUSANIAS, X, 16. Rien dans le texte de Pausanias ne confirme que le Périégète a vu la coupe d’Alyatte 
de ses propres yeux. 



 137 

qu’une invention a posteriori. Dès lors, même si on ne peut en avoir la certitude, il est de 

notre avis que cet épisode de la maladie puis de la guérison d’Alyatte, de même que le 

sauvetage d’Arion ne soient aux aussi que des inventions a posteriori. 

Quant à la réalité des relations entre Alyatte et Périandre, on n’a pas davantage de 

certitude mais, comme le souligne Roland Crahay,566 « il n’est pas exclu que ce soit la 

présence des ex-voto [d’Alyatte] à cet endroit [le trésor des Corinthiens], due à une autre 

cause, qui ait fait naître la légende de la médiation corinthienne ».567  

 

Les douze années de guerre 

 

Hérodote mentionne douze années comme étant la durée totale du conflit qui avait 

opposé les rois mermnades à la cité de Milet.568 Celles-ci sont réparties pour moitié entre 

les rois Sadyatte et Alyatte. En effet, l’historien relate, non sans une certaine maladresse,569 

que la guerre avait débuté sous Sadyatte et avait duré six années pleines jusqu’à la mort du 

roi. Alyatte aurait ensuite hérité du conflit qui se serait poursuivi encore cinq années 

lorsqu’à la sixième année du règne (soit la douzième année du conflit), les troupes 

lydiennes auraient incendié le temple d’Athéna Assesia. Voici les propos d’Hérodote : 

 

« ἄλλα δὲ ἔργα ἀπεδέξατο ἐὼν ἐν τῇ ἀρχῇ 

ἀξιαπηγητότατα τάδε. Ἐπολέµησε 

Μιλησίοισι, παραδεξάµενος τὸν πόλεµον 

παρὰ τοῦ πατρός. Ἐπελαύνων γὰρ 

ἐπολιόρκεε τὴν Μίλητον τρόπῳ τοιῷδε· 

[…] Ταῦτα ποιέων ἐπολέµεε ἔτεα ἕνδεκα, ἐν 

« Il [Alyatte] accomplit encore, pendant qu’il 

était au pouvoir, d’autres actions très dignes 

d’être racontées, que voici : il fit la guerre aux 

Milésiens, guerre qu’il avait héritée de son père. 

L’attaque et le siège de la ville étaient menés 

par lui de la façon suivante. […] Ainsi conduite 

                                                
566 R. CRAHAY 1956, p. 193 ; voir également P. KAPLAN 2006, p. 139-149.  
567 Sur ces relations entre Corinthe et Sardes, voir infra 3.2.2. 
568 HÉRODOTE, I, 17-19. 
569 Hérodote déclare en I, 17 qu’Alyatte avait fait la guerre aux Milésiens et que ce conflit, il l’avait hérité de 
son père : Ἐπολέµησε Μιλησίοισι, παραδεξάµενος τὸν πόλεµον παρὰ τοῦ πατρός. Néanmoins en I, 18, 
l’historien relate : Ταῦτα ποιέων ἐπολέµεε ἔτεα ἕνδεκα « ainsi conduite par lui [Alyatte], la guerre dura onze 
ans ». Mais plus loin, toujours en I, 18, Hérodote continue en signalant que : Τὰ µέν νυν ἓξ ἔτεα τῶν ἕνδεκα 
Σαδυάττης ὁ Ἄρδυος ἔτι Λυδῶν ἦρχε […] τὰ δὲ πέντε τῶν ἐτέων τὰ ἑπόµενα τοῖσι ἓξ Ἀλυάττης ὁ Σαδυάττεω 
ἐπολέµεε « Pendant six de ces onze années, les Lydiens avaient encore pour roi Sadyatte fils d’Ardys […] 
pendant les cinq années qui suivirent ces six, la guerre fut menée par Alyatte fils de Sadyatte qui l’avait reçue 
de son père en héritage ». Pour P. E. LEGRAND, la phrase « ainsi conduite par lui [Alyatte], la guerre dura 
onze ans » serait une addition rectificative insérée maladroitement par l’historien lors de sa première 
rédaction. Voir P. E. LEGRAND 1932 (b), p. 40, note 4. 



 138 

τοῖσι τρώµατα µεγάλα διφάσια Μιλησίων 

ἐγένετο, ἔν τε Λιµενηίῳ χώρης τῆς 

σφετέρης µαχεσαµένων καὶ ἐν Μαιάνδρου 

πεδίῳ. Τὰ µέν νυν ἓξ ἔτεα τῶν ἕνδεκα 

Σαδυάττης ὁ Ἄρδυος ἔτι Λυδῶν ἦρχε, ὁ καὶ 

ἐσβάλλων τηνικαῦτα ἐς τὴν Μιλησίην τὴν 

στρατιήν· Σαδυάττης οὗτος γὰρ καὶ ὁ τὸν 

πόλεµον ἦν συνάψας· τὰ δὲ πέντε τῶν ἐτέων 

τὰ ἑπόµενα τοῖσι ἓξ Ἀλυάττης ὁ Σαδυάττεω 

ἐπολέµεε, ὃς παραδεξάµενος, ὡς καὶ 

πρότερον µοι δεδήλωται, παρὰ τοῦ πατρὸς 

τὸν πόλεµον προσεῖχε ἐντεταµένως. […] Τῷ 

δὲ δυωδεκάτῳ ἔτεϊ ληίου ἐµπιπραµένου ὑπὸ 

τῆς στρατιῆς συνηνείχθη τι τοιόνδε 

γενέσθαι πρῆγµα· » 
570 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

par lui, la guerre dura onze ans, au cours 

desquels les Milésiens subirent deux grands 

désastres, dans des combats livrés l’un sur leur 

propre territoire à Liménéion et l’autre dans la 

plaine du Méandre. Pendant six de ces onze 

années, les Lydiens avaient encore pour roi 

Sadyatte fils d’Ardys, et c’était lui, alors qui 

envahissait avec ses troupes le pays de Milet ; 

car c’était lui aussi qui avait engagé la guerre ; 

pendant les cinq années qui suivirent ces six, la 

guerre fut menée par Alyatte fils de Sadyatte, 

qui l’avait déjà reçue de son père en héritage, 

comme je l’ai fait voir déjà précédemment, et 

qui s’y appliqua avec vigueur. […] La 

douzième année, comme les troupes 

incendiaient les moissons, il arriva ce que nous 

allons dire. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

 

Le fait qu’Hérodote utilise la formule « la douzième année » pour introduire le récit 

de la fin du conflit nous invite à penser que le chiffre douze serait un typical number 

comme l’indique D. Fehling.571  

Néanmoins, il est bon de constater que les chiffres dix (comme successeur de neuf) 

et douze sont employés pour qualifier une intensité de nature temporelle. En effet, là où 

Homère recourt au premier chiffre clé (notamment dans l’Iliade et l’Odyssée) pour 

signifier la fin d’une période définie, Hérodote fait usage du second afin d’exposer la durée 

du conflit.572 Ainsi, à l'instar des récits d’Homère dans lesquels Ulysse revient à Ithaque au 

cours de la dixième année après neuf ans pleins et où la guerre de Troie se termine la 
                                                
570 HÉRODOTE, I, 17-19. 
571 Le terme même de typical est assez difficile à traduire en français. Il s’agit de « numbers of the kind 
habitually chosen when a number  has to be invented for a story ». Voir D. FEHLING 1989, p. 217. Catherine 
Rubincam proposera une définition plus claire : « a ’typical’ or ‘formulaic’ number in one that is not ‘real’ 
(that is, does not represent ther result of real attempt to count or measure the phenomenon in question) ; 
‘typical’ or ‘formulaic’ number are particulary common in poetry, and in magical and religious contexts ». 
Voir C. RUBINCAM 2003, p. 449   
572 G. GERMAIN 1954, p. 14-15. Voir également son compte-rendu de J. P. VERNANT 1957, p. 375-376. 



 139 

dixième année après neuf ans pleins, la guerre entre Milet et Alyatte aurait pris fin la 

douzième année du conflit après onze ans pleins.  

Le chiffre douze renvoie à l’idée de « totalité », de groupe entier, il invite à voir un 

ensemble complet et fermé. 573  Pour la guerre, cela impliquerait un conflit sans 

interruption, perçu dans sa longueur. 

On le voit, Hérodote aurait utilisé une formule que l’on peut qualifier 

d’ « homérique ». L’origine de la tradition de créditer le conflit lydo-milésien de douze 

années nous est inconnue. Sans doute cette utilisation de typical numbers vient-elle des 

sources utilisées par Hérodote.574 Dans le cas qui nous concerne, le fait d’octroyer douze 

ans au conflit serait un moyen pour les Grecs de dater les affrontements lointains dans le 

temps en leur donnant un verni épique.575  

Par conséquent, se souvenant qu’une longue guerre avait opposé la cité de Milet à 

Sadyatte puis à Alyatte sans discontinuer, les Grecs divisèrent sa durée en deux temps (à 

cheval sur les deux règnes) : si l’idée de la longueur du conflit pouvait s’exprimer par le 

chiffre douze, ils en placèrent six sous Sadyatte et six autres sous son fils.576  

En résumé, ce procédé permettait aux anciens de souligner une durée hors de 

l’ordinaire pour les conflits lointains. Hérodote aurait repris cette tradition (issue de sa 

source, peut-être les poèmes épiques de son oncle Panyassis)577 à son propre compte. 

                                                
573 Cf. dodécapole ionienne, dodécapole éolienne, les douze principats d’Égypte (Hérodote, II, 147), les 
douze peuples fondateurs de l’amphictionie de Delphes, etc. Sur la symbolique du nombre douze, voir 
G. GERMAIN 1954, p. 54-56 ; D. FEHLING 1989, p. 231-232. 
574 D. FEHLING 1989, p. 238-39. 
575 La durée de 9 ans pleins avec un paroxysme à la 9e et un dénouement à la 10e année est le schéma 
« homérique » « classique », le 9 semblant incarner une « maturité » de la chose considérée, juste avant sa 
modification radicale (retour d’un séjour long et lointain, fin d’un conflit, magistrature exposée, force de 
l’âge, etc.). Sur la symbolique du chiffre neuf, voir C. BAURAIN 1997, p. 341-345 et 2005, p. 29-38. 
576 Remarquons que cette guerre lydo-milésienne est la première dans le récit d’Hérodote à avoir une durée 
précise. Dans le logos lydien, la deuxième mention d’une durée pour un conflit sera la durée de cinq années 
pour la guerre lydo-mède (I, 74) ; la suivante sera 14 jours pour le siège de la ville de Sardes par Cyrus le 
Grand (I, 86). Ici aussi ces nombres ont, pour certains, tout de typical numbers, nous y reviendrons. 
Soulignons également les propos de C. Rubincam, qui relève le fait qu’au Ve siècle ACN, et même après, il 
n’était pas possible de compter et mesurer les choses aussi précisément qu’à notre époque. Ainsi comme le 
souligne C. Rubincam : « I believe, is not that Herodotus and the other three historians surveyed [Thucydide, 
Xénophon et Diodore de Sicile] were careless and dishonest in their historiographic method, but rather that in 
a culture in which it was difficult or impossible to measure or count accurately many things that we, in the 
twenty-first-century Western world, routinely quantify, even the most conscientious historian had to make do 
often with numbers that were mere approximations. In such a situation the rhetorical patterns that 
recommend themselves to creative writers will naturally have had freer rein ».  Voir C. RUBINCAM 2003, p. 
462. En réalité, la faiblesse de leur chronologie vient du fait que les auteurs anciens ne possédaient pas de 
documentation écrite. Leur démarche s’appuyait sur l’oralité, sur des souvenirs plus ou moins précis forgés 
selon le canevas de la pensée « traditionnelle », épique, avant l’émergence de la conscience historique. 
577 Sur Panyassis, voir V. J. MATTHEWS 1974. 



 140 

Pour conclure, il est de notre avis que ce conflit lydo-milésien n’a pas duré 

précisément douze années.578 Il est sans doute plus sage de retenir que celui-ci a débuté 

sous Sadyatte pour se prolonger sous Alyatte, mais il est impossible d’en donner les limites 

exactes. Néanmoins, nous privilégierons la date de ca. 605 ACN pour la conclusion du 

traité entre Alyatte et Thrasybule, puisque Alyatte aurait succédé à son père vers ca. 610 

ACN. La sixième année après son accession au trône serait ainsi ca. 605 ACN 579 

 

Nature des relations entre Alyatte et Thrasybule 

 

À l’issue du conflit, Hérodote annonce : « En suite de quoi la paix fut rétablie entre 

les deux parties sur la base d’une amitié et d’une alliance réciproque » (Μετὰ δὲ ἥ τε 

διαλλαγή σφι ἐγένετο ἐπ᾽ ᾧ τε ξείνους ἀλλήλοισι εἶναι καὶ συµµάχους). 580 

Précisons d’emblée que le père de l’Histoire est le seul auteur mentionnant le traité conclu 

entre les Lydiens et les Milésiens. Son témoignage mérite considération. 

Deux termes retiendront immédiatement notre attention : ξείνους ainsi que 

συµµάχους. 

Ainsi donc, en vertu de ce traité, Thrasybule et Alyatte devenaient des « amis » 

(ξείνους)  et des « alliés » (συµµάχους) et se considéraient ainsi comme étant sur le même 

pied. 

Comme nous y reviendrons ci-après avec les chapitres consacrés aux alliances 

conclues par Crésus avec les Lacédémoniens, les Égyptiens et les Babyloniens,581 le terme 

ξενία fait prioritairement référence à la notion d’hospitalité. Ce concept de ξενία ou de 

ritualised friendship, pour reprendre la formule de Gabriel Herman,582 est assez dificile à 

définir avec précision. Il s’agit d’une forme de relation sociale très impliquante pour les 

parties concernées, largement en vogue durant la période archaïque, mais qui a pu recevoir 

des formulations (et comporter des exigences) variables selon les endroits et les personnes 

                                                
578 Il est également possible que le conflit n’ait pas été continu. Ainsi, Hérodote (ou sa source) l’aurait 
conceptualisé sous forme unitaire. 
579 Voir notamment J. M. BALCER 1984, p. 85 ; V. B. GORMAN 2001, p. 102 ; B. VERGNAUD 2012, p. 291-
293. 
580 HÉRODOTE, I, 22. 
581 Voir infra 3.2.3 (alliance lydo-spartiate) et 3.3.4 (les alliances lydo-égyptienne et lydo-babylonienne). 
582 G. HERMAN 1987. 



 141 

concernées dans le monde antique.583 Ce terme, fréquemment utilisé en diplomatie chez les 

Grecs, peut désigner plusieurs réalités : la relation singulière qu’entretiennent des individus 

à titre privé, ou celle que des puissantes familles partagent parfois au nom de leur 

communauté tout entière, ou encore, plus tard avec l’avènement de régimes politiques plus 

démocratiques, les liens que tissent directement des communautés civiques entre elles. 

Puisque tout traité implique une relation de ξενία, l’érudition moderne l’associe souvent 

volontiers à la συµµαχία584.  

De son côté, ce dernier terme fait référence à la notion d’alliance proprement dite. 

Il sert à préciser la nature de la relation qui lie deux ou plusieurs communautés, à la suite 

d’un accord585. Néanmoins, l’alliance doit être soigneusement distinguée de l’amitié, 

car l’affirmation de liens de ξενία n’implique pas nécessairement une συµµαχία. 

Deux États amis  ne sont pas automatiquement des alliés au sens donné 

conventionnellement à ce vocable : ils ne sont pas impliqués dans des obligations militaires 

offensives et défensives.586  

Remarquons cependant qu’Hérodote emploie d’abord le terme ξενία qui renvoie 

avant tout à la notion d’« hospitalité ». Cette relation singulière de « haute densité » 

implique que les messagers, voyageurs, ambassadeurs et autres personnalités de passage 

issus de l’une ou l’autre de ces deux communautés liées contractuellement doivent être 

accueillis comme il se doit chez son ξένος. En d’autres termes, cette rencontre doit 

s’établir selon certaines règles essentielles préétablies et selon des usages solennisés par 

une longue tradition réelle ou fictive comme souvent quand elle se revendique de 

références épiques ou mythologiques.587 Une fois accueilli, le visiteur acquiert ainsi une 

dimension sacrée : il est inviolable, sous la protection de son hôte qui devient le garant de 

son intégrité physique.588  

                                                
583 G. HERMAN 1987 ; A. GIOVANNINI 2007, p. 228 ; M. INTRIERI 2010, p. 123-138 ; M. INTRIERI 2013, p. 
213-271. 
584 À partir du Ve siècle ACN, avec l’apparition et le développement des régimes démocratiques des cités, les 
formes de relations personnelles entre individus (à titre privé) s’effaceront progressivement, sans pour autant 
disparaître totalement, pour laisser la place à la φιλία, moins impliquante à titre privé. A. GIOVANNINI 2007, 
p. 228-230 ; M. INTRIERI 2010 ; 2013, p. 130-133. 
585 A. GIOVANNINI 2007, p. 229 ; M. INTRIERI 2010, p. 132. Plus récemment, voir l’article de J. C. 
COUVENHES 2016, p. 13-49. 
586 M. INTRIERI 2010, p. 132-133. 
587 Sur le rituel lors de la conclusion d’accords de ξενία, lire G. HERMAN 1987. 
588 Voir à ce sujet : F. ADCOCK et D. J. MOSLEY 1974, p. 164 et sq ; G. HERMAN, 1987 ; D. J. BEDERMAN 
2001, p. 110 et sq ; C. GILL et al. 1998 ; A. GIOVANNINI 2007, p. 45 et sq. ; M. INTRIERI 2010, p. 123-138. 



 142 

Ainsi, aux dires du père de l’Histoire, Alyatte et Thrasybule auraient conclu, au 

terme d’un long conflit, non seulement une telle relation d’hospitalité (ξενία), mais aussi 

une alliance militaire de type offensif et défensif (συµµαχία)589 .  

Remarquons néanmoins qu’Hérodote relève qu’à chaque fois qu’un roi lydien 

opérait un rapprochement diplomatique avec des Grecs, les deux parties établissaient au 

minimum des liens de ξενία. Aussi bien pour Alyatte avec les Milésiens590 que pour Crésus 

avec les Insulaires591 et les Spartiates,592 l’historien d’Halicarnasse mentionne au minimum 

des liens d’hospitalité (la cité de Milet et les Spartiates étant au surplus impliqués par des 

liens de συµµαχία). En revanche, lorsque les rois lydiens concluent des pactes avec 

d’autres peuples barbares (les Mèdes, les Égyptiens et les Babyloniens) 593, Hérodote ne 

consigne jamais l’établissement de lien de ξενία, et se contente de noter que ces rois 

avaient échangé des serments (ὅρκιον) d’alliance. Comme nous le signalerons ci-après, il 

est probable que Crésus avait également tissé des liens d’hospitalité avec Amasis et le roi 

de Babylone. De plus, en ce qui concerne Astyage, le roi des Mèdes, il convient de 

rappeler qu’il était son beau-frère.594 Ainsi, ces souverains devaient aussi entretenir une 

relation d’hospitalité.  

On constate donc que, pour Hérodote, une relation formelle de ξενία ne pouvait être 

conclue que si l’une des deux parties au moins était grecque, et que les deux contractants 

se considéraient sur un pied d’égalité. Sans doute la symbolique des relations entre les 

peuples orientaux était-elle moins perceptible aux yeux des Grecs.  

Revenons maintenant plus spécifiquement sur les liens tissés entre Alyatte et 

Thrasybule. 

Relevons tout d’abord, en suivant Hérodote, qu’Alyatte n’avait pas imposé le 

paiement d’un tribut (que ce soit en hommes ou en nature). Comme le précise sans la 

moindre ambiguïté l’historien :  

 

                                                
589 À l’époque d’Hérodote, συµµαχία renvoie, tant à une alliance à finalité offensive que défensive. Voir 
A. GIOVANNINI 2007, p. 241-244. Ce sont les clauses de l’accord qui spécifient le type d’alliance. Sur les 
différentes clauses des accords de συµµαχία, voir J. C. COUVENHES 2016, p. 29-34. 
590 HÉRODOTE, I, 22. 
591 HÉRODOTE, I, 27. 
592 HÉRODOTE, I, 69. 
593 Pour les Mèdes : HÉRODOTE, I, 74. Pour les Égyptiens et Babyloniens : HÉRODOTE, I, 77.  
594 Puisqu’Alyatte avait donné sa fille Aryenis, sœur de Crésus, en mariage à Astyage, fils de Kyaxare à la 
suite du conflit lydo-mède. Voir HÉRODOTE, I, 74. 



 143 

« οὗτος ὁ Κροῖσος βαρβάρων πρῶτος τῶν ἡµεῖς 

ἴδµεν τοὺς µὲν κατεστρέψατο Ἑλλήνων ἐς φόρου 

ἀπαγωγήν, τοὺς δὲ φίλους προσεποιήσατο. 

Κατεστρέψατο µὲν Ἴωνάς τε καὶ Αἰολέας καὶ 

Δωριέας τοὺς ἐν τῇ Ἀσίῃ, φίλους δὲ 

προσεποιήσατο Λακεδαιµονίους. Πρὸ δὲ τῆς 

Κροίσου ἀρχῆς πάντες Ἕλληνες ἦσαν 

ἐλεύθεροι· » 595 

(Édtition de P. E. LEGRAND) 

« [Ce] Crésus, le premier des Barbares à notre 

connaissance, asservit certains Grecs qu’il obligea 

à lui payer tribut et se fit amis de certains autres : 

il asservit les Ioniens, les Éoliens et les Doriens 

établis en Asie ; il se fit ami des Lacédémoniens. 

Avant le règne de Crésus, tous les Grecs étaient 

libres […]. » 

(Traduction P. E. LEGRAND) 

 

C’est donc Crésus qui, le premier, aurait imposé son autorité sur des Grecs, 

en l’occurrence des Grecs d’Asie Mineure, et la forme la plus manifeste prise par cette 

soumission aurait consisté dans le versement d’un tribut. Ceci revient donc à dire que son 

père, Alyatte, n’avait jamais entrepris (ou été en mesure d’entreprendre) une telle 

démarche. 

Concernant le tribut en hommes, si Nicolas de Damas, de son côté, affirme que le 

père de Crésus enrôlait des troupes auxiliaires rétribuées (ἐπικούροι) afin de mener ses 

campagnes,596 Hérodote, pour sa part, ne mentionne pas la présence de telles troupes en 

appui lorsqu’il relate la campagne d’Alyatte contre les Mèdes.597 Cependant, il informe bel 

et bien que Crésus comptait dans ses rangs des troupes composées de ξεινικοί. 598 

Or,  quand il s’agit de désigner des troupes auxiliaires ou des alliés (rémunérés), Hérodote 

emploie également le terme de ἐπικούροι. 599  Dès lors, ξεινικοί ne renverrait pas 

nécessairement à des troupes d’hommes engagés contre le versement d’une solde, mais se 

référerait plutôt à des troupes étrangères.600 On peut donc penser soit à des troupes fournies 

par les communautés soumises à Crésus, soit à des contingents venus aider gracieusement 

le roi lydien.601  

                                                
595 HÉRODOTE, I, 6. 
596 NICOLAS DE DAMAS, F 65. Le fait que Crésus ait dû chercher des fonds afin de rétribuer ses troupes 
d’ἐπικούροι invite à penser que ces soldats étaient rémunérés. 
597 HÉRODOTE, I, 74. 
598 HÉRODOTE, I, 77. 
599 I, 64, 154 ; II, 152, 164, 168 ; III, 4, 11, 45, 54, 145 etc. M. TRUNDLE 2004, p. 13. 
600 C. ROEBUCK 1955, p. 38. Sur la signification de ξεινικός, consulter le LSJ en ligne : « ξενικός », in 
THESAURUS LINGUAE GRAECAE, The Online Liddell-Scott-Jones Greek-English Lexicon, [en 
ligne], http://stephanus.tlg.uci.edu/lsj/#eid=73804&context=search. (Page consultée le 7 décembre 2015) et 
P. CHANTRAINE, « ἐπίκουρος », p. 359 ; « ξένος », p. 764.   
601 Pour la composition de l’armée lydienne, voir infra 4.3.5. 



 144 

Puisque Nicolas de Damas, reprenant sans doute Xanthos, emploie le terme 

d’ἐπικούροι, on peut en déduire que, de prime abord, Milet n’avait pas été amenée à 

fournir à Alyatte des troupes contre son gré. Au mieux, elle était venue 

épauler amicalement le père de Crésus.  

Ceci invite donc à recevoir favorablement l’affirmation d’Hérodote selon laquelle 

Crésus fut bien le premier à imposer un tribut à des Grecs, notamment par l’envoi de 

troupes armées. 

Dès lors, pourquoi par son emploi de συµµαχία,602 Hérodote fait état d’une alliance 

militaire proprement dite entre Alyatte et Thrasybule de Milet ? Au vu de ce qui vient 

d’être clarifié, il semble qu’il faille imaginer une aide amicale librement consentie, ou alors 

un envoi de troupes en cas de besoin (ἐπικούροι), que Thrasybule se devait probablement 

de lever et de rétribuer. Dans le cas d’Alyatte, le terme ἐπικούροι engloberait donc non 

seulement les troupes engagées contre le versement d’une solde, mais aussi les troupes 

envoyées par les cités amies afin d’épauler le roi lydien.603 Dans ce cas-ci, συµµαχία ne 

ferait pas référence à une alliance militaire de type offensif ou défensif. 

Par ailleurs, on ajoutera que des liens nés de la ξενία ne sont pas à écarter. En effet, 

à la lecture des récits d’Hérodote concernant la longue guerre qui opposa Milet à Sadyatte, 

puis à Alyatte, étant donné aussi la nature de ces campagnes (razzias récurrentes sur les 

récoltes), l’hypothèse que les Lydiens n’avaient pas assez de céréales pour subvenir au 

besoin de leur population a été émise.604 Comme la cité de Milet, contrairement à 

Sardes, 605  ne contrôlait pas de régions aurifères et ne possédait pas de ressources 

métallurgiques,606  il se pourrait que Thrasybule de Milet, au nom de sa cité, et Alyatte 

aient convenu de procéder à des échanges de grains et de métal pour confirmer leurs liens 

d’hospitalité réciproque.607   

 

 

                                                
602 HÉRODOTE, I, 22. 
603 Pour l’envoi de troupes armées entre ξένοι, voir G. HERMAN 1987, p. 97-101. 
604 C. ROEBUCK 1959, p. 60 ; O. MARIAUD 2012, p. 245. Contrairement à Milet qui (comme l’Athènes de 
Périclès) pouvait faire importer du grain d’Égypte via Naucratis (et tenir la Lydie en otage en faisant obstacle 
à l’arrivée de blé égyptien). Voir A. M. GREAVES 2002, p. 101-104.  
605 Qui contrôlait des mines d’or (voir ci-dessus). 
606 C. ROEBUCK 1959, p. 60.  
607 Sur le don et le contre-don dans les accords de ξενία, voir G. HERMAN 1987, p. 60-61. 



 145 

De plus, grâce à ce rapprochement diplomatique, les Lydiens pouvaient bénéficier 

plus commodément des facilités portuaires et des réseaux de commerce maritime milésiens 

comme débouchés pour leurs propres produits tant en mer Noire qu’à Naucratis.608 De leur 

côté, les Milésiens pouvaient également tirer profit du contrôle lydien des voies de 

communication en place à l’intérieur du sous-continent anatolien.609  

Ces accords de ξενία passés entre Thrasybule et Alyatte étaient fondés sur la 

réciprocité comportant une sorte de coopération militaire  (un envoi de troupes 

d’ἐπικούροι) en cas de besoin. Cet envoi était sans doute exigé de la part du roi lydien.610  

Ainsi, afin d’exprimer cette relation singulière par un vocabulaire grec, Hérodote aurait 

utilisé les termes de ξενία καὶ συµµαχία.611 Si le père de l’Histoire indique que la relation 

d’hospitalité612 nouée par les deux protagonistes était accompagnée d’une συµµαχία, c’est 

pour en préciser les termes : aux liens d’hospitalité se voyait ajouter une obligation 

formelle de la part de Milet d’envoyer, probablement à sa charge, des troupes rétribuées 

(ἐπικούροι) à Alyatte. Hérodote ne voyait aucun autre vocable que συµµαχία pour 

exprimer cette obligation.613 Ainsi, συµµαχία ne renverrait pas ici à une alliance militaire 

contractuelle nouée par les deux parties, mais ferait plutôt référence aux troupes 

milésiennes devant être envoyées à Alyatte, en vertu de la seule ξενία,  lorsqu’il en 

exprimait expressément le besoin.614 

À la mort d’Alyatte, Crésus soumit la cité à l’instar des autres communautés 

ioniennes. Selon différents érudits,615 cet assujettissement au royaume lydien se serait 

déroulé sans le recours aux armes : Crésus aurait profité d’une lutte intestine à la cité 

(στάσις) pour réduire sensiblement sa marge de manœuvre.616 De fait, au terme du règne 

des deux derniers tyrans de Milet (Thoas et Damasenor),617 la cité fut en proie à un conflit 

                                                
608 C’est sans doute à la faveur d’accords de cette sorte que des céramiques lydiennes et phrygiennes du VIe 
siècle ACN se retrouvent dans les colonies milésiennes en mer Noire. Voir P. DUPONT, V. LUNGU et  S. B. 
OKHOTNIKOV 2008, p. 145-150 ; P. DUPONT, V. LUNGU et S. SOLOVYOY 2009, p. 22-27 ;  A. M. GREAVES 
2002, p. 101-104. 
609 Or la richesse de Milet était basée sur l’agriculture et le commerce. Voir A. M. GREAVES 2002, p. 96-98. 
610 À la lecture du fragment 65 de Nicolas de Damas, on comprend que Crésus cherchait à lever des troupes à 
la suite de la demande et de l’ordre qu’il avait reçus de son père, afin que ce dernier puisse mener campagne 
en Carie. Voir NICOLAS DE DAMAS F 65. 
611 M. INTRIERI 2010, p. 129-130. 
612 Dont l’amitié est une des composantes. Voir M. INTRIERI 2010, p. 129-130 ; 2013, p. 237-238,  
613 Sur l’emploi de ξενία καὶ συµµαχία chez Hérodote afin d’exprimer les précisions des accords d’hospitalité 
passés entre deux individus, voir les travaux de M. INTRIERI 2010, p. 129-130 ; 2013, p. 241. 
614 A. GIOVANNINI 2007, p. 229. Sur les différents types de συµµαχία, voir J. P. COUVENHES 2016, p. 23-38. 
615 V. B. GORMAN 2001, p. 112-116 ; A. M. GREAVES 2002, p. 98 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 
2004, p. 1085. 
616 HÉRODOTE, V, 28-29. 
617 PLUTARQUE, Étiologies grecques, 32 (298 C-D). 



 146 

interne pendant près de cinquante ans. Deux factions se disputaient le pouvoir : la première 

celle des Ἀειναῦται et la seconde appelée Χειροµάχα. Ce différend prit fin vers 540 ACN 

grâce à la médiation des Pariens qui établirent une oligarchie.618 Faisant valoir  cette 

« guerre civile » qui dut l’affaiblir, la recherche moderne estime souvent que la cité de 

Milet serait ainsi tombée dans l’escarcelle de Crésus sans pouvoir montrer la moindre 

opposition.619 Cependant, aucune source ancienne ne mentionne cet épisode explicitement, 

sauf peut-être le témoignage d’Hérodote rapportant que Crésus, après s’en être pris à 

Éphèse, attaqua un à un les peuples d’Ionie et d’Éolide sans exception.620 

Rien dans les propos d’Hérodote ne permet de confirmer d’emblée que le fils 

d’Alyatte ait reconduit les accords passés entre Thrasybule et son père, des arrangements 

que tout indique comme fondés sur le principe de parité. En revanche, il est explicitement 

déclaré que Crésus a asservi tous les Ioniens.621 Dès lors, d’une manière ou d’une autre, 

Milet ne doit pas avoir fait exception. Comme le souligne V. Gorman, il est peu probable 

que ce souverain, qui a conquis toute l’Asie occidentale, ait laissé une cité aussi prospère 

(et par ailleurs indispensable pour sa politique « transégéenne ») sans aucun contrôle ni 

taxation.622  

Pour appuyer cette vue, nous pouvons nous référer encore une fois à Hérodote lui-

même, lorsqu’il en vient à traiter de la soumission des Cités ioniennes par le roi des Perses 

Cyrus le Grand dans la foulée de la chute de Sardes. 

Le père de l’Histoire rapporte que : 

« Ἴωνες δὲ καὶ Αἰολέες, ὡς οἱ Λυδοὶ τάχιστα 

κατεστράφατο ὑπὸ Περσέων, ἔπεµπον 

ἀγγέλους ἐς Σάρδις παρὰ Κῦρον, ἐθέλοντες ἐπὶ 

τοῖσι αὐτοῖσι εἶναι τοῖσι καὶ Κροίσῳ ἦσαν 

κατήκοοι. Ὁ δὲ ἀκούσας αὐτῶν τὰ προΐσχοντο 

« Les Ioniens et les Éoliens, aussitôt que les 

Lydiens eurent été soumis par les Perses, 

envoyèrent des députés à Sardes près de Cyrus ; 

ils offraient d’être ses sujets dans les mêmes 

conditions qu’ils l’avaient été de Crésus. Cyrus, 

                                                
618 HÉRODOTE, V, 28-29. On ne sait presque rien de cette guerre civile qui affaiblit Milet pendant presque 
cinquante ans. Il existe plusieurs hypothèses concernant la signification des noms des deux factions qui 
s’opposaient : les Ἀειναῦται (étymologiquement les « marins perpétuels »), et celle appelée Χειροµάχα (ceux 
qui se battent à mains nues). Il semble que les premiers formaient une corporation de fonctionnaires, tandis 
que les seconds comprenaient soit les citoyens trop pauvres pour s’acheter des armes, soit les nouveaux 
riches, par opposition à l’ancienne aristocratie. Voir V. B. GORMAN 2001, p. 108-110. 
619 V. B. GORMAN 2001, p. 112-116 ; A. M. GREAVES 2002, p. 98 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 
2004, p. 1085 et S. HORNBLOWER 2013, p. 126-128. 
620 HÉRODOTE, I, 26. 
621 HÉRODOTE, I, 6 et I, 26-27. 
622 V. B. GORMAN 2001, p. 124. Il devait s’assurer la fidélité d’une communauté stratégiquement située et 
dont le passé avait montré une certaine versatilité. Des versements libres étaient ainsi devenus 
presque « obligés ». 



 147 

ἔλεξέ σφι λόγον, ἄνδρα φὰς αὐλητὴν ἰδόντα 

ἰχθῦς ἐν τῇ θαλάσσῃ αὐλέειν, δοκέοντα σφέας 

ἐξελεύσεσθαι ἐς γῆν· Ὡς δὲ ψευσθῆναι τῆς 

ἐλπίδος, λαβεῖν ἀµφίβληστρον καὶ περιβαλεῖν 

τε πλῆθος πολλὸν τῶν ἰχθύων καὶ ἐξειρύσαι, 

ἰδόντα δὲ παλλοµένους εἰπεῖν ἄρα αὐτὸν πρὸς 

τοὺς ἰχθῦς « Παύεσθέ µοι ὀρχεόµενοι, ἐπεῖ οὐδ᾽ 

ἐµέο αὐλέοντος ἠθέλετε ἐκβαίνειν 

ὀρχεόµενοι. » Κῦρος µὲν τοῦτον τὸν λόγον 

τοῖσι Ἴωσι καὶ τοῖσι Αἰολεῦσι τῶνδε εἵνεκα 

ἔλεξε, ὅτι δὴ οἱ Ἴωνες πρότερον αὐτοῦ Κύρου 

δεηθέντος δι᾽ ἀγγέλων ἀπίστασθαι σφέας ἀπὸ 

Κροίσου οὐκ ἐπείθοντο, τότε δὲ 

κατεργασµένων τῶν πρηγµάτων ἦσαν ἕτοιµοι 

πείθεσθαι Κύρῳ. Ὃ µὲν δὴ ὀργῇ ἐχόµενος 

ἔλεγέ σφι τάδε· Ἴωνες δὲ ὡς ἤκουσαν τούτων 

ἀνενειχθέντων ἐς τὰς πόλιας, τείχεά τε 

περιεβάλοντο ἕκαστοι καὶ συνελέγοντο ἐς 

Πανιώνιον οἱ ἄλλοι, πλὴν Μιλησίων· πρὸς 

µούνους γὰρ τούτους ὅρκιον Κῦρος ἐποιήσατο 

ἐπ᾽ οἷσί περ ὁ Λυδός. » 623 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

après avoir écouté leurs propositions, leur conta 

cette fable : « Un joueur de flûte », dit-il, 

« voyant des poissons dans la mer, jouait de son 

instrument ; il pensait qu’ils sortiraient de l’eau 

et viendraient sur la terre. Déçu dans son 

espérance, il saisit un filet, enveloppa une 

grande masse de poissons, les tira hors de la 

mer ; et, les voyant sauter, il leur dit : « Cessez-

moi ces danses, puisque, quand je jouais de la 

flûte, vous ne vouliez même pas sortir de 

l’eau ». Cyrus adresse cette fable aux Ioniens et 

aux Éoliens parce qu’auparavant, quand lui-

même les avait fait prier par ses députés de se 

détacher de Crésus, les Ioniens n’avaient pas 

écouté et qu’ils étaient prêts à l’écouter alors, 

quand l’affaire était terminée. Il leur tint ce 

langage sous l’empire de la colère. Les Ioniens, 

après que sa réponse eut été rapportée dans 

leurs villes et qu’ils en eurent pris 

connaissance, élevèrent chacun chez soi des 

enceintes fortifiées, et se réunirent tous au 

Panionion, excepté les Milésiens ; car avec 

ceux-là seuls Cyrus avait conclu un traité 

(ὅρκιον) aux même conditions que le Lydien (ὁ 

Λυδός). »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

Bien que le contexte puisse inviter à accréditer l’idée que ce soit Crésus qui avait 

conclu un accord avec Milet, on ne peut exclure l’hypothèse que c’est tout autant le roi 

Alyatte, son père, qui se cache derrière le terme « le Lydien (ὁ Λυδός) ».624   

 

                                                
623 HÉRODOTE, I, 141. 
624 Il se peut également que les Milésiens aient essayé de faire valoir auprès de Cyrus les anciens accords 
d’amitié conclus entre Alyatte et Thrasybule. Ces accords n’ayant jamais vraiment été dénoncés ou brisés par 
Crésus. 



 148 

En effet, si l’on suit les propos d’Hérodote déclarant que la στάσις qui affaiblit 

Milet dura deux générations,625 cette lutte intestine dut éclater ca. 590 ACN, soit durant le 

règne du père de Crésus. Dès lors, la cité étant dépourvue de tyran, Thoas et Damasenor 

ayant été chassés,626 le traité de ξενία conclu par Alyatte et Thrasybule ne tenait plus.627 

Ainsi, sous Crésus, la cité de Milet cherchant à sauver à tout prix les engagements formels 

pris jadis par Alyatte et Thrasybule a dû faire parvenir au roi lydien des contributions qui, 

à tout le moins en pratique, faisaient, aux yeux des Grecs, grandement songer à un 

tribut. Celui-ci consistait sans doute en des dons de grains et l’envoi à la demande 

(ponctuelle, voire régulière) de contingents militaires (ἐπικούροι) à Sardes, les amis devant 

se prêter mutuellement assistance.628 Ceux-ci étaient rémunérés aux frais de la cité ou des 

gouverneurs, fidèles à Sardes, en charge d’un domaine.629 Il serait même envisageable que 

cet envoi gracieux de présents à Sardes ait déjà eut lieu sous Alyatte : afin d’éviter une 

nouvelle guerre avec les Lydiens, les Milésiens ont pu continuer l’envoi de grains et 

d’hommes armés à Sardes sans obligatoirement attendre un don en retour. Cette pratique, 

alors que Milet souffrait toujours de la στάσις, continua sous le règne de Crésus et put être 

perçue par les Grecs d’alors comme une sorte de tribut630. Pareille démarche aboutit alors à 

une relation de réciprocité inégale.631 

Par conséquent, il est très probable que Milet tira avantage de l’occasion qui se 

présentait lorsque Cyrus investit la ville de Sardes.  En effet, selon Hérodote, alors que 

Crésus s’apprêtait à livrer bataille contre les Perses en Ptérie, Cyrus dépêcha des hérauts en 

Ionie afin de leur demander de se détacher de Crésus pour rejoindre son camp. 

Mais les Ioniens auraient alors refusé d’accéder à la demande du roi perse (Ἴωνες µέν νυν 

οὐκ ἐπείθοντο).632  

                                                
625 HÉRODOTE, V, 28-29. 
626 PLUTARQUE, Étiologies grecques, 32 (298 C-D). 
627 Les accords entre souverains et tyrans étaient liés à leur personne. Thrasybule a conclu cet accord en son 
nom, et au nom de la communauté de Milet. Voir G. HERMAN 1987, p. 70-71 ; A. GIOVANNINI 2007, p. 130 ; 
M. INTRIERI 2010, p. 128. 
628 G. HERMAN 1987, p. 30 ; V. B. GORMAN 2001, p. 123 ; J. M. BALCER 1984, p. 91. 
629 C’est le cas pour Crésus, gouverneur d’Adramytteion, qui doit chercher les fonds nécessaires afin de lever 
des contingents armés. Voir NICOLAS DE DAMAS F 65. 
630 Comme le souligne Pierre Briant, la distinction entre don et tribut « est repérable dans de nombreux États 
du Moyen-Orient, de la Mésopotamie à l’Égypte. Il est donc probable que, dans une certaine mesure, 
Hérodote rend en grec des réalités proche-orientales […]. Il analyse en effet le tribut achéménide en se 
référant implicitement au tribut (phoros) levé par les Athéniens à partir de 478 dans le cadre de la ligue de 
Délos. » Voir P. BRIANT 1996, p. 79. La même conlusion peut également être appliquée au tribut lydien. 
631 Sur la réciprocité inégale, voir E. SCHEID-TISSINER 2007, p. 71-82 et M. INTRIERI 2010, p. 129-130. Sur 
les συµµαχίαι conclues entre partenaires inégaux : voir J. P. COUVENHES 2016. 
632 HÉRODOTE, I, 76.  



 149 

Cependant, plus loin dans son livre I, une fois la capitale mermnade tombée aux 

mains des Perses, l’historien d’Halicarnasse déclare que Milet avait conclu un traité sous 

forme d’un serment (ὅρκιον)  avec Cyrus.633 On le voit, les propos d’Hérodote semblent 

contradictoires : en I, 76, il déclare que tous les Ioniens rejetèrent l’offre de Cyrus ; 

mais en I, 141, il rapporte que pour cette raison, le roi des Perses, après la prise de Sardes, 

rejeta les conditions de soumission proposées par les Ioniens et les Éoliens, à l’exception 

de la cité ionienne de Milet qui réussit malgré tout à conclure un accord sous forme de 

serment avec Cyrus II. 

Quoi qu’il en soit, la cité de Milet a dû avoir l’opportunité de conclure un traité 

sous forme d’échange de serments (ὅρκιον) avec Cyrus, mais le moment précis de la 

conclusion de cet accord tout comme son contenu exact (à savoir la part qui pouvait 

subsister des accords remontant à Alyatte) est inconnu. 

Il est fort probable que les Milésiens, voulant retrouver une plus large autonomie,634 

ont profité de la proposition du roi perse (peut-être dès Ptérie) afin de tenter de revenir à la 

situation telle qu’elle s’était établie précédemment : ne payer aucune contribution ni ne 

fournir de contingents militaires contre leur gré à Cyrus (sauf en cas de force majeure). 

Cependant, Hérodote déclare en I, 171 qu’ « Harpage, après qu’il eut soumis l’Ionie 

(Ἰωνίην), fit campagne contre les Cariens, les Cauniens et les Lyciens, emmenant avec lui 

des Ioniens et des Éoliens ».635 Dans ce passage, le père de l’Histoire ne fait nulle mention 

d’une exception accordée aux Milésiens. Les seules mentions de Milet, en tant 

qu’exception aux autres cités ioniennes après la chute de Sardes, concernent la tranquillité 

accordée à la cité face aux raids d’Harpage menés à l’encontre des autres cités grecques.636 

Dès lors, on peut comprendre que Milet avait été soumise aux Perses (mais en 

échappant à la violence du général mède) au même titre que les autres cités ioniennes, 

et qu’elle dut également fournir des contingents armés à Harpage pour son expédition 

contre les Cauniens, Cariens et Lyciens. 

                                                
633 HÉRODOTE, I, 141 ; J. M. BALCER 1995, p. 60. Il se peut que les Milésiens aient conclu cet accord dès la 
bataille de Ptérie car ils avaient anticipé la défaite finale lydienne. 
634 Milet a toujours été jalouse de sa liberté de mouvement. Voir C. BAURAIN 1997, p. 552. 
635 HÉRODOTE, I, 171 : Ἅρπαγος δὲ καταστρεψάµενος Ἰωνίην ἐποιέετο στρατηίην ἐπὶ Κᾶρας καὶ Καυνίους 
καὶ Λυκίους, ἅµα ἀγόµενος καὶ Ἴωνας καὶ Αἰολέας. 
636 HÉRODOTE, I, 141 ; I, 143 ; I, 169. 



 150 

De plus, lorsqu’Hérodote vient à parler de la réorganisation fiscale opérée par 

Darius après son accession au trône vers 518 ACN,637 il déclare qu’avant son règne, il n’y 

avait pas de règles fixes concernant le prélèvement du tribut : sous Cyrus et Cambyse, les 

cités réalisaient des dons gratuits. 638  Dans la liste des satrapies transmise par Hérodote, 

tous les Ioniens – sans exception – sont donnés comme faisant partie de la première 

satrapie, devant au total quatre cents talents d’argent.639 Il semble donc que Milet aussi 

devait contribuer au versement d’un tribut (φόρος) au Grand Roi. Dès lors, il semblerait 

que la cité grecque devait également faire des dons à Cyrus et Cambyse avant la réforme 

entreprise par Darius.  

En outre, n’est-il pas étonnant que le premier tyran, à notre connaissance, imposé 

par les Perses à une cité grecque soit Histiée de Milet, vers 513 ACN ?640 On trouve là un 

indice supplémentaire de la soumission de la cité de Milet à l’autorité perse. 

Par conséquent, le traité sous forme de serments conclu entre Cyrus et Milet avant 

ou après la chute de Sardes « aux mêmes conditions que le Lydien »641 renverrait à la 

situation telle qu’elle était sous Crésus, voire même déjà sous Alyatte : Milet envoyait du 

grain et des contingents armés à Sardes, sans rien attendre en échange, sauf l’assurance de 

ne pas être attaquée par les troupes lydiennes. Cette forme de soumission en vigueur sous 

Crésus résultait des accords de ξενία conclus par Alyatte et Thrasybule, plus de cinquante 

ans plus tôt. Ces accords, non formellement dénoncés par Crésus, étaient désormais caducs 

vu la disparition des deux contractants.642 

 

 

 

 

 

                                                
637 P. BRIANT 1996, p. 405, 510-512. 
638 HÉRODOTE, III, 89. 
639 HÉRODOTE, III, 90.  
640 HÉRODOTE, VI, 137. A. M. GREAVES 2002, p. 95.  
641 HÉRODOTE, I, 141. 
642 Les accords de ξενία étaient cependant renouvelés par les descendants ou successeurs des contractants 
(voir G. HERMAN 1987, p. 70-71). Cependant, dans ce cas-ci, à la suite de l’éviction des tyrans de Milet 
Thoas et Damasenor, et la στάσις qui s’est ensuivie, les accords conclus par Thrasybule avec Alyatte ne 
trouvaient aucun successeur milésien afin d’être reconduits. 



 151 

À la suite de cet arrangement diplomatique, sans doute Milet devait-elle reconnaître 

Cyrus comme le nouveau maître de la Lydie, y compris l’Ionie, et lui envoyer des dons et 

des contingents armés. De son côté, Cyrus s’engageait à ne pas attaquer la cité et admettre 

sa relative autonomie.643 Il est possible également que tout comme sous le père de Crésus, 

Milet devait sans doute continuer à fournir du grain à Sardes, désormais sous contrôle 

perse, en échange de métal dont les sources d’approvisionnement étaient également entre 

les mains de Cyrus. 

En définitive, on est tenté d’admettre que Crésus a pu incorporer de facto plus 

étroitement Milet à ses possessions sans que l’on puisse affirmer pour autant que les 

anciens accords formels conclus par Alyatte aient été révoqués par Crésus. Dans ce 

contexte, nous devons à présent nous interroger sur les raisons qui poussèrent le dernier 

Mermnade à faire des offrandes au sanctuaire de Didymes installé à dix-sept kilomètres au 

sud de la cité, face à la péninsule d’Halicarnasse.644 

 

Les offrandes de Crésus au sanctuaire des Branchides 

 

Hérodote nous apprend que Crésus avait fait exposer des offrandes au sanctuaire 

des Branchides à Didymes, installé sur les confins méridionaux de Milet. L’historien 

déclare que :  

« Τὰ δ᾽ ἐν Βραγχίδῃσι τῇσι Μιλησίων 

ἀναθήµατα Κροίσῳ, ὡς ἐγὼ πυνθάνοµαι, ἴσα τε 

σταθµὸν καὶ ὅµοια τοῖσι ἐν Δελφοῖσι. »645 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« […] celles [les offrandes] que Crésus avait 

consacrées au temple des Branchides dans le 

pays de Milet étaient, d’après ce que j’ai 

entendu dire, de même poids que celles de 

Delphes, et pareilles. » 

(Traduction de P. E. LEGRAND)  

 

 

                                                
643 On peut par ailleurs considérer que les raisons qui avaient conduit à l’accord d’Alyatte restaient 
d’actualité pour Cyrus : Milet occupait une position « à part » dans les circuits commerciaux en Méditerranée 
orientale et en mer Noire. Cette position contraignait à la ménager.  
644 Voir le plan de ces cités et la description des sites en Annexe II, fiches 4.15 « Milet » et 4.16 
« Didymes ».  
645 HÉRODOTE, I, 92. 



 152 

Le sanctuaire oraculaire d’Apollon de Didymes (Fig. 55) était traditionnellement 

administré par un γένος (vieille famille ou caste)646, voire une association indigène : les 

Branchides.647 Selon A. M. Greaves,648 ce sanctuaire serait d’origine carienne. En effet, 

le nom de Δίδυµα « Didyma » peut être rapproché d’autres toponymes cariens comme 

« Idyma », « Sidyma », « Kidyma » et « Loryma ». 649  Certes, « Didymes » peut être 

également rapproché du mot grec δίδυµος (qui signifie « jumeaux »),650 cependant aucune 

paire de collines ou de temples ne peut être à l’origine de ce toponyme.  

Quant à l’hypothèse d’un site consacré à deux divinités jumelles, que sont Artémis 

et Apollon dans la tradition mythologique (Apollon – Zeus Sôter ou Apollon – Artémis)651, 

elle ne trouve également aucune véritable confirmation archéologique : les différents cultes 

situés à l’intérieur du temenos sont tous subordonnés au culte d’Apollon. 652  Ainsi, 

pour l’érudition contemporaine, c’est l’origine d’un toponyme carien qui est privilégiée 

pour désigner ce site dominant vers le sud le Basilikos kolpos (en turc : Akbük Koyu). 

Tout d’abord, on précisera qu’Hérodote n’a jamais vu ces offrandes de ses propres 

yeux. Il est d’ailleurs fort probable que les dons de Crésus avaient disparu à la suite de la 

destruction du temple par les Perses en 494 ACN.653 Ainsi, Hérodote s’est renseigné 

(ὡς ἐγὼ πυνθάνοµαι) sur les cadeaux du roi lydien, peut-être en consultant Hécatée de 

Milet qui avait eu l’opportunité de contempler le trésor avant le saccage des lieux par les 

troupes de Darius.654 

 

 

                                                
646 Dans son étude sur le γένος, Félix Bourriot l’a défini comme étant « un groupement de familles qui se 
sentent solidaires au nom d’une parenté commune, vraie ou fictive, connue exactement ou simplement 
affirmée, et qui se trouve garantie par la certitude intime de remonter à un ancêtre commun ». Voir 
F. BOURRIOT 1976, p. 100. Voir aussi A. DUPLOUY 2015, p. 61-63. 
647 Famille censée regrouper les descendants du héros Branchos. Ce nom, tout comme celui de Didymes, ne 
serait pas un nom grec, mais un nom anatolien. Voir J. FONTENROSE 1988, p. 45 ; A. M. GREAVES 2002, 
p. 110.  
648 A. M. GREAVES 2002, p. 110. 
649 A. LAUMONIER 1958, p. 560 ; J. FONTENROSE 1988, p. 3-5. A. M. GREAVES 2002, p. 110 et 186-187 ; A. 
M. GREAVES 2010, p. 17.  
650 P. CHANTRAINE, « δίδυµος », p. 279. 
651 Une Artémis Pythiè, dont le culte remonte à l’époque archaïque, possédait un sanctuaire (non oraculaire) 
au nord-ouest du sanctuaire d’Apollon. Voir J. FONTENROSE 1988, p. 123-132 ;  N. TRIPPÉ 2009, p. 271-281. 
Il existait à Délos, l’île consacrée à Apollon, un sanctuaire d’Artémis. Voir J. C. MORETTI, 2012, p. 413-437. 
652 J. FONTENROSE 1988, p. 3-5 ; A. M. GREAVES 2002, p. 110. 
653  HÉRODOTE, VI, 18 ; On considère généralement que le sanctuaire a été détruit tout comme la ville voisine 
lors de la soumission de cette dernière par les Perses au terme de la révolte d’Ionie. Voir K. TUCHELT 1988, 
p. 427-430 et A. M. GREAVES 2002, p. 92. 
654 T. S. BROWN 1978, p. 73. 



 153 

Selon Alan Greaves,655 la raison qui aurait incité Crésus à envoyer de nombreuses 

offrandes au sanctuaire des Branchides tiendrait du fait que le dernier Mermnade désirait 

marquer sa gratitude envers les troupes milésiennes qui combattaient dans son armée et 

encourager leur enrôlement à ses côtés. Crésus s’inscrirait ainsi dans la lignée du pharaon 

Néchao qui avait lui aussi envoyé des offrandes remarquées au sanctuaire de Milet pour 

remercier ces mêmes Milésiens pour leur appui militaire lors de la bataille de Gaza en 

ca. 601 ACN contre Nabuchodonosor.656 

Comme le souligne Alain Bresson, ce type d’offrandes à des sanctuaires grecs 

ressemble fortement à une « relation d’État à État sous la forme d’une dédicace à une 

divinité ».657 

Dès lors, on peut envisager les offrandes de Crésus aux Branchides de Didymes 

comme la marque de relations diplomatiques entre le roi de Lydie et la cité de Milet. 

De plus, nous pouvons étayer le fait que ces offrandes étaient incontestablement destinées 

aux Milésiens.658 En effet, le sanctuaire étant dépendant de la cité, ses biens appartenaient 

en propre à cette dernière.659 C’est pourquoi Hécatée de Milet n’hésita pas à proposer aux 

Milésiens d’utiliser l’or de Crésus entreposé dans leur sanctuaire afin de sauver leur cité 

lors de leur révolte contre Darius.660  

Comme nous l’avons mis en avant précédemment, Crésus comptait dans son armée 

des troupes fournies à titre de tribut de la part des cités soumises, ainsi que d’autres troupes 

étrangères (fournies gracieusement par des cités amies, grecques ou non grecques). Tous 

les Ioniens soumis par le fils d’Alyatte avaient obligation de fournir un tribut et de livrer 

des troupes armées. Ainsi, chaque cité grecque du royaume (Milet ne faisant pas 

exception) se devait de pourvoir un contingent d’hommes armés prêts à se battre pour le 

compte du roi lydien.  

 

                                                
655 A. M. GREAVES 2010, p. 92. 
656 HÉRODOTE, II, 159. A. FANTALKIN 2014, p. 40. Fantalkin corrige ici les propos de A. Herda qui avançait 
que Néchao avait réalisé ces offrandes après la bataille de Meggido en 609 ACN pour secourir les Assyriens 
(A. HERDA 2008). Ajoutons que A. M. Greaves est du même avis que A. Herda. Voir A. M. GREAVES 2010, 
p. 167. Pour Hugh BOWDEN,  le pharaon aurait envoyé ces offrandes afin d’exhiber auprès des Grecs sa 
solvabilité pour que ceux-ci s’engagent comme volontaires. Voir H. BOWDEN 1996, p. 36. 
657 A. BRESSON 1980, p. 314. 
658 Sur les offrandes consacrées, voir F. DE POLIGNAC 2009, p. 23-31; H. AURIGNY 2011, p. 151-168. 
659 N. EHRHARDT 1998 ; A. M. GREAVES 2002, p. 123 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1083. 
660 HÉRODOTE, V, 36.  



 154 

Nous avons également vu qu’il est possible que Milet ait dû fournir des troupes à 

Crésus à titre gracieux, en vertu des accords conclus sous son père, troupes (d’ἐπικούροι) 

dont l’entretien, lors du règne d’Alyatte, était alors probablement déjà aux frais de la cité, 

du tyran ou du gouverneur lié au roi lydien. Les soldats milésiens étaient donc considérés, 

lors du règne de Crésus, comme des troupes auxiliaires étrangères (ξεινικοί, ce terme 

englobant également les troupes envoyées comme tribut). 

Ainsi, il est de notre avis, pour nuancer les propos de A. M. Greaves,661 que Crésus 

n’a pas envoyé ces offrandes à Milet afin de lui témoigner une quelconque gratitude pour 

lui avoir fourni des contingents armés. En réalité, il est plus probable que le dernier roi de 

Lydie ait réalisé ces dons à Milet afin de ménager la cité qui, en vertu de l’accord passé 

avec Alyatte et Thrasybule, à la fin du VIIe siècle ACN et non dénoncé formellement par 

Crésus, se devait d’envoyer des dons et des troupes à titre gracieux à Sardes sans 

spécialement attendre un don en retour.662  

Par ce geste, il semble que Crésus respectait en quelque sorte l’accord de ξενία 

passé par son père : les offrandes faites au sanctuaire de Didymes pouvaient être 

interprétées comme le juste « contre-don » en réponse aux cadeaux en grains et en 

contingents armés envoyés par Milet à Sardes.  

Ainsi, ces offrandes impressionnantes faites à Didymes seraient la marque de la 

politique menée par le dernier Mermnade : Crésus a sans doute, symboliquement, 

« acheté » la complaisance des Milésiens qui par leurs dons à Sardes voyaient les offrandes 

de Crésus comme le contre-don de cette relation d’hospitalité nouée par son père Alyatte et 

Thrasybule plus de cinquante plus tôt, mais non formellement dénoncée par Crésus.663  

 

 

 

 

                                                
661 A. M. GREAVES 2010, p. 92. 
662 Il est possible aussi, tout comme à Éphèse, que les offrandes réalisées par Crésus au sanctuaire des 
Branchides soient une marque de réappropriation de ce sanctuaire aux origines cariennes et où la présence 
des Grecs s’était imposée. 
663 Sur le don et le contre-don dans les relations de ξενία, voir G. HERMAN 1987, p. 60-61 ; E. SCHEID-
TISSINIER 1994 ; 2007.  



 155 

En conclusion, sous le règne du dernier Mermnade, Milet envoyait ce qui peut être 

considéré comme un tribut à Sardes, en retour de quoi Crésus avait consacré des offrandes 

au sanctuaire carien de Didymes. Il semble donc que les accords d’hospitalité conclus entre 

Alyatte et Thrasybule de Milet aient été toujours d’actualité. Cependant, ceux-ci auraient 

évolué pour aboutir sous Crésus à une relation déséquilibrée entre le puissant roi lydien qui 

avait réussi à imposer l’envoi de ce que les Grecs considéraient comme tribut,664 et la cité 

de Milet, en proie à une στάσις, qui en retour recevait non plus du métal (comme c’était 

probablement le cas sous Alyatte), mais des riches offrandes consacrées au sanctuaire de 

Didymes. 

En pratique, cet étalement de richesse de la part de Crésus était également une sorte 

de mise en garde sur les moyens considérables dont disposait le Lydien.665 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
664 Lorsqu’il emploie le terme φόρος, Hérodote se réfère implicitement au tribut levé par les Athéniens à dès 
478 ACN dans le cadre de la Ligue de Délos. Voir P. BRIANT 1996, p. 79 
665 F. GAZZANO 2014, p. 137. 



 156 

c) Smyrne 

 

Selon les sources antiques, Smyrne est avec Milet la cité ionienne qui a le plus 

souffert des attaques lydiennes.666 

En effet, Hérodote déclare que Gygès avait déjà eu maille à partir avec la cité. 

À ses dires :  

« Ἐσέβαλε µέν νυν στρατιὴν καὶ οὗτος ἐπείτε 

ἦρξε ἔς τε Μίλητον καὶ ἐς Σµύρνην, καὶ 

Κολοφῶνος τὸ ἄστυ εἷλε. » 667 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« Gygès, lui déjà, quand il eut pris possession 

du pouvoir, monta une expédition militaire 

contre le pays de Milet et de Smyrne, et 

s’empara de la basse ville de Colophon. »  

(Traduction modifiée de P. E. LEGRAND) 

Mimnerme, poète élégiaque de la fin du VIIe siècle ACN qu’on estime originaire de 

Smyrne,668 fait également référence à la résistance de sa cité natale face aux attaques de la 

cavalerie lydienne de Gygès qu’elle réussit à repousser : 

« οὐ µὲν δὴ κείνου γε µένος καὶ ἀγήνορα θυµὸν 

τοῖον ἐµέο προτέρων πεύθοµαι, οἵ µιµν ἴδον 

Λυδῶν ἱπποµαχων πυκινὰς κλονέοντα 

φάλαγγας Ἕρµιον ἄµ πεδίον, φῶτα 

φερεµµελίην· τοῦ µὲν ἄρʹ οὔ ποτε πάµπαν 

ἐµέµψατο Παλλὰς Ἀθήνη δριµὺ µένος κραδίης, 

εὖθʹ ὅ γʹ ἀνὰ προµάχους 

σεύαιθʹ αἱµατόεν<τος ἐν> ὑσµίνῃ πολέµοιο, 

πικρὰ Βιαζόµενος δυσµενέων Βέλεα· 

οὐ γάρ τις κείνου δηίων ἔτʹ ἀµεινίτερος φὼς  

ἔσκεν ἐποίχεσθαι φυλόπιδος κρατερῆς  

ἔργον, ὅτʹ αὐγῇσιν φέρετʹ ὠκέος ἠελίοιο. » 669 

(Édition de D. E. GERBER) 

« Ce que furent la force et le vaillant coeur de 

cet homme, je le sais par mes ancêtres, eux qui 

le virent mettre en fuite les rangs serrés de la 

cavalerie lydienne, à travers la plaine de 

l'Hermos, lui, le héros à la lance. Jamais, certes, 

Pallas-Athéna n’eut à exciter, par ses reproches, 

la rude vigueur de son cœur, lorsqu’il 

s’élançait, à travers les premiers rangs, dans le 

fort de la bataille sanglante, bravant les traits 

aigus des ennemis ; car il n’était aucun guerrier 

supérieur à lui pour se lancer dans l’œuvre de la 

puissante mêlée, lorsqu’il vivait dans la clarté 

du soleil rapide. »  

(Traduction de E. BERGOUGNAN) 

                                                
666 Voir le plan de la cité et description du site en Annexe II, fiche 4.2 « Smyrne ». + Fig. 43. 
667 HÉRODOTE, I, 14. 
668 La Souda le mentionne comme originaire soit de Colophon, soit de Smyrne. Mais le fait qu’il composa 
des Smyrneis suggère fortement qu’il était plus vraisemblablement de cette dernière. L’erreur a pu être 
commise car il mentionne plusieurs fois Colophon. Voir D. E. GERBER 1999, p. 4-6. 
669 MIMNERME F 14 (F 13 chez E. BERGOUGNAN). Dans ce fragment, Mimnerme veut presser ses 
compatriotes d’imiter ce héros de la guerre contre Gygès à l’occasion de l’attaque d’Alyatte. 



 157 

Pausanias, lui aussi, fait référence à la déroute du Lydien face aux Smyrnéens : 

« Ἐπειδὴ δὲ ἡµέρα τε ἦν καὶ ἀλλήλους 

καθορᾶν ἐδύναντο, ἐνταῦθα Ἀριστοµένης καὶ 

Θέοκλος ἐπειρῶντο ἐς πᾶσαν ἀπόνοιαν 

προάγειν τοὺς Μεσσηνίους, ἄλλα τε ὁπόσα 

εἰκὸς ἦν διδάσκοντες καὶ Σµυρναίων τὰ 

τολµήµατα ἀναµιµνήσκοντες, ὡς Ἰώνων µοῖρα 

ὄντες Γύγην τὸν Δασκύλου καὶ Λυδοὺς ἔχοντας 

σφῶν τὴν πόλιν ὑπὸ ἀρετῆς καὶ προθυµίας 

ἐκβάλοιεν. » 670 

(Édition de M. CASEVITZ) 

« Quand il fit jour et qu’ils purent se voir entre 

eux, alors Aristomène et Théoclos tentèrent 

d’entraîner les Messéniens avec l’énergie du 

désespoir, leur apprenant tout ce qu’ils devaient 

leur apprendre, leur rappelant les coups 

d’audace des gens de Smyrne, comment eux, 

qui n’étaient qu’une partie des Ioniens, avaient 

chassé grâce à leur valeur et leur acharnement 

Gygès, le fils de Daskylos et les Lydiens qui 

occupaient leur cité. »  

(Traduction de M. CASEVITZ) 

Enfin, beaucoup plus tard, [le Pseudo-] Plutarque, dans ses Parallèles d’histoires 

grecques et romaines, relate en livrant davantage de détails les raisons de la défaite des 

troupes de Gygès face à Smyrne: 

« Σαρδιανοὶ πρὸς Σµυρναίους πόλεµον ἔχοντες 

περὶ τὰ τείχη ἐστρατοπεδεύσαντο καὶ διὰ 

πρέσβεων ἔπεµψαν µὴ πρότερον ἀναχωρῆσαι, 

ἐὰν µὴ τὰς γυναῖκας συνελθεῖν αὐτοῖς 

συγχωρήσωσι. Τῶν δὲ Σµυρναίων διὰ τὴν 

ἀνάγκην µελλόντων πάσχειν κακῶς, θεραπαινὶς 

ἦν µία τῶν εὐσχηµόνων, ἣ προσδραµοῦσα ἔφη 

τῷ δεσπότῃ Φιλάρχῳ δεῖν τὰς θεραπαίνας 

κοσµήσαντας ἀντ´ ἐλευθέρων πέµπειν. Ὃ δὴ 

καὶ ἔδρασαν. Οἱ δὲ κοπωθέντες ὑπὸ τῶν 

θεραπαινῶν ἑάλωσαν. Ὅθεν καὶ νῦν παρὰ 

Σµυρναίοις ἑορτὴ λέγεται Ἐλευθέρια, ἐν ᾗ αἱ 

δοῦλαι τὸν κόσµον τῶν ἐλευθέρων φοροῦσιν· 

ὡς Δοσίθεος ἐν τρίτῳ Λυδιακῶν. » 671 

(Édition de J. BOULOGNE) 

« Sardes était en guerre contre Smyrne. Elle 

installa son armée autour des remparts et fit 

savoir par des ambassadeurs qu’il n’était pas 

question d’un retrait avant d’avoir obtenu le 

consentement de s’unir aux épouses. Les 

habitants de Smyrne, à cause de la nécessité 

étaient sur le point de passer un mauvais quart 

d’heure. Mais, parmi les servantes accortes il y 

en eut une qui courut dire à son maître 

Philarchos “Il faut parer les servantes pour les 

envoyer à la place des femmes libres”. C’est 

précisément ce qu’ils firent. Quand ils furent 

éreintés par les servantes, ces hommes venus de 

Sardes furent faits prisonniers.  

 

 

                                                
670 PAUSANIAS, IV, 21, 5. 
671 PLUTARQUE, Parallèles mineurs, 30 (= 312E-313A). Il s’agit ici d’une anecdote mettant en exergue les 
mœurs légères des Lydiens. Cette perception négative des mœurs lydiennes n’apparaîtra qu’après la chute de 
Crésus. Voir C. J. CADOUX 1938, p. 81 ; J. M. COOK 1958/1959, p. 14 ; M. KERSCHNER 2010, p. 262. 



 158 

D’où maintenant encore, à Smyrne, une fête 

appelée Eleuthéries, à l’occasion de laquelle les 

esclaves portent la parure des femmes libres. 

Ma source est le troisième livre de l’Histoire de 

la Lydie de Dosithéos672. »  

(Traduction modifiée de J. BOULOGNE) 

 

De tous ces témoignages d’époques très diverses, il ressort clairement que Gygès ne 

parvint pas à soumettre fermement la cité.673 Celle-ci fut épargnée par les campagnes 

d’Ardys qui, selon Hérodote,674 captura (εἷλε) Priène et envahit (ἐσέβαλε) Milet, et de 

Sadyatte qui fit la guerre à Milet (τὸν πόλεµον ἦν συνάψας).675 Il faudra attendre Alyatte, 

le père de Crésus, pour que les Lydiens investissent durablement Smyrne. 

Pour cette campagne, Hérodote relate que : 

« Σµύρνην τε τὴν ἀπὸ Κολοφῶνος κτισθεῖσαν 

εἷλε, ἐς Κλαζοµενάς τε ἐσέβαλε. Ἀπὸ µέν νυν 

τούτων οὐκ ὡς ἤθελε ἀπήλλαξε, ἀλλὰ 

προσπταίσας µεγάλως. »676 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« il [Alyatte] prit Smyrne, fondée par des 

colons venus de Colophon, et envahit le pays de 

Clazomènes, expédition dont il ne se tira pas 

comme il voulait mais après avoir subi un grave 

échec. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND)  

 

 

 

 

 

 

                                                
672 On ne sait presque rien sur cet historien qui vécut probablement au Ier siècle PCN. Il est l’auteur 
d’ouvrages sur l’histoire de l’Italie, de l’Étolie, de la Lydie, de la Sicile ainsi que sur les Pélopides. Voir 
G. WISSOWA 1905 ; K. DOWDEN 2009. 
673 Néanmoins ces témoignages ne sont pas concordants. Hérodote et Mimnerme font référence à un combat 
hors de la ville, tandis que Pausanias déclare que Gygès l’avait envahie (ἔχοντας σφῶν τὴν πόλιν). Il est donc 
impossible de trancher. 
674 HÉRODOTE, I, 15. 
675 HÉRODOTE, I, 18. 
676 HÉRODOTE, I, 16. 



 159 

Nicolas de Damas mentionne également cette entreprise du roi Alyatte contre la 

cité de Smyrne : 

« Ὅτι Ἀλυάττης ὁ Σαδυάττεω υἱός, Βασιλεὺς 

Λυδῶν, ἕως µὲν νέος ἦν ὑβριστὴς ἦν καὶ 

ἀκόλαστος, ἐκβὰς δὲ εἰς ἄνδρα σωφρονέστατος 

καὶ δικαιότατος. Ἐπολέµησε δὲ Σµυρναίοις καὶ 

εἷλεν αὐτῶν ἄστυ. »677  

(Édition de É. PARMENTIER) 

« Alyatte, fils de Sadyatte, roi de Lydie, laissait 

libre cours, dans sa jeunesse, à sa violence et à 

tous ses désirs ; mais, devenu un homme, il fut 

parfaitement modéré et juste. Il fit la guerre à 

Smyrne et prit la ville. »  

(Traduction de É. PARMENTIER) 

 

Pour le coup, les propos d’Hérodote et de Nicolas de Damas trouvent une 

confirmation archéologique. En effet, les fouilles ont mis au jour une rampe faite de 

remblais (terre, bois, céramique) qui aurait servi lors du siège de la ville aux troupes 

d’Alyatte (Fig. 56 ; 57). De même, de nombreuses pointes de flèches, fers de lance ainsi 

qu’un casque de type oriental ont été découverts.678 

S’appuyant sur la céramique recueillie dans ce monticule de terre, J. M. Cook a 

daté cette prise de la ville en ca. 600 ACN.679 Selon les archéologues, c’est grâce à cette 

butte artificielle édifiée sur le flanc nord-ouest de la muraille que les Lydiens seraient 

parvenus à investir la cité.680 À l’occasion de cette capture, il apparaît au vu des fouilles 

que les troupes lydiennes pénétrèrent dans le temple d’Athéna qui, face à l’urgence, 

avait été reconverti en réduit. À cet endroit (situé à l’ouest de l’entrée nord-est), ils 

tombèrent dans une embuscade ionienne où les Smyrnéens, disposés en hauteur, auraient 

lancé toutes sortes de projectiles (lances, flèches, javelots et briques) sur les Lydiens.681 

Après sa capture, Smyrne demeure en ruines durant probablement une vingtaine 

d’années.682 Au vu des fouilles, il ressort que c’est ca. 580 ACN, que la ville fut réoccupée 

graduellement, et que ses fortifications furent relevées et renforcées pour connaître une vie 

brillante jusqu’à sa capture par Cyrus ca. 547 ACN.683  

                                                
677 NICOLAS DE DAMAS F 64. 
678 Voir J. M. COOK 1958/1959, p. 1-34 ; R. V. NICHOLLS 1958/1959, p. 135-137 ; E. AKURGAL 1962, 
p. 373 ; J. M. COOK et al. 1998 ; E. AKURGAL 2005 ; M. AKURGAL 2006, p. 125-136.  
679 J. M. COOK 1985, p. 25-28. 
680 J. M. COOK 1958/1959, p. 1-34. 
681 J. M. COOK et al. 1998, p. 138. 
682 J. M. COOK et al. 1998, p. 29-33. 
683 J. M. COOK et al. 1998, p. 21-29 ; M. AKURGAL 2006, p. 132-133 ; B. VERGNAUD 2012, p. 120. Selon 
Strabon, la ville aurait vécu réduite à l’état de village durant quatre cents ans après le sac des Lydiens. Voir 
STRABON, XIV, 1, 37. 



 160 

Les raisons des raids lydiens contre Smyrne 

 

Selon Jack Martin Balcer, les campagnes de Gygès contre Smyrne et Colophon 

étaient des campagnes de représailles nées de l'assistance que ces deux cités auraient 

envoyée à Magnésie du Sipyle lors de la campagne lancée peu avant contre cette dernière 

par le premier Mermnade.684 Cependant, si Magnésie du Sipyle, installée sur l’Hermos en 

aval de Sardes, a pu constituer un verrou que les Lydiens entendaient faire sauter dans leur 

quête d’un débouché maritime (la ville de Cymé), l’hypothèse est fragile : aucune source 

ancienne ne mentionne une aide apportée à Magnésie par Smyrne et/ou Colophon. 

Il est plus probable que le roi lydien, en s’attaquant à Smyrne et Milet,685 

désirait mettre la main sur leurs récoltes et leurs greniers à blé (pleins d’importations) pour 

répondre à la sempiternelle préoccupation lydienne du manque de céréales.686 Nous avons 

vu ci-dessus que, plus tard, Sadyatte et Alyatte avaient mené des campagnes que l’on peut 

qualifier de razzias sur les récoltes de la campagne milésienne. Sans doute, Gygès désirait-

il déjà faire main basse sur les récoltes smyrnéennes, Sardes ayant un besoin pressant de 

céréales pour nourrir sa population et l’intérieur du pays.687 On trouve un écho de ce 

contrôle par Smyrne d’une belle plaine agricole (qu’on ne peut guère localiser ailleurs 

qu’entre les monts Sipyle et Olympe) dans le poème de Mimnerme qui mentionne une 

défaite lydienne intervenue dans la plaine de l’Hermos.688 

Smyrne pouvait compter sur les ressources de son agriculture (tout comme vers le 

sud, sa métropole Colophon) et de son port pour la pêche et le commerce.689 Il était donc 

compréhensible que les rois lydiens, privés d’accès à la mer et incapables de produire des 

panifiables en suffisance,  aient désiré soumettre cette cité porte ouverte sur l’Égée. 

 

 

 

                                                
684 J. M. BALCER 1984, p. 45. 
685 HÉRODOTE, I, 14. 
686 Déjà chez Hérodote, une famine de dix-huit années avait poussé la moitié du peuple lydien à quitter 
l’Anatolie, à partir de Smyrne, pour aller s’installer en Étrurie. Voir HÉRODOTE, I, 94. 
687 C. ROEBUCK 1959, p. 60 ; O. MARIAUD 2012, p. 245. 
688 MIMNERME F 14. 
689 J. M. COOK et al. 1998, p. 18 ; G. M. A. HANFMANN 1981/1983, p. 243 ; C. H. ROOSEVELT 2012, p. 902. 



 161 

Il semble qu’à la suite de ce revers sévère de la part de Gygès, la cité de Smyrne 

n’eut plus à subir d’autre agression de la part des rois lydiens jusqu’à son siège et sa 

capture par Alyatte. Durant ce laps de temps (ca. 50 ans), au vu des trouvailles 

archéologiques, il apparaît que la cité ionienne et les Lydiens ont entretenu des relations 

fructueuses, voire cordiales. En témoignent les nombreuses céramiques lydiennes ainsi que 

les marques de maçon en alphabet lydien, de la fin du VIIe siècle ACN, mises au jour au 

temple d’Athéna.690 Ainsi a-t-on pu déduire que des Lydiens et des Ioniens travaillaient 

côte à côte à Smyrne.691  

Les marques de maçon en caractères lydiens retrouvées sur le temple d’Athéna sont 

datées de la phase III du temple ; elles appartiennent donc aux années ca. 605-600 ACN, 

soit d’avant la capture de la ville par Alyatte. On peut donc émettre l’hypothèse que le roi 

lydien a, tout comme le fera par la suite Crésus à Éphèse, financé en partie la construction 

du temple.692  

Les fortifications de Smyrne posent de nombreux problèmes de date.693 Selon 

certains archéologues, la cité de Smyrne aurait été fortifiée dès le IXe siècle ACN. 

Pour d’autres, les murs d’enceintes n’auraient été reconstruits qu’après le milieu du VIIe 

siècle ACN. Pour M. Akurgal, la première phase serait à dater de ca. 640-620 ACN, et la 

deuxième phase de ca. 600-590 ACN.694 Selon cette proposition, on remarque que la 

première phase de construction des murs d’enceinte aurait donc eu lieu peu après les raids 

cimmériens en Ionie,695 lorsque les rapports entre la cité et les Lydiens étaient apaisés : 

Ardys, contrairement à son père Gygès, n’attaqua pas la cité de Smyrne.  

 

 

 

                                                
690 E. AKURGAL 1962, p. 374 ; 2005, p. 83-88 ; M. AKURGAL 2007, p. 135 ; J. M. COOK et al. 1998, p. 141 ; 
M. KERSCHNER 2010, p. 254-261. 
691 M. KERSCHNER 2010, p. 254. 
692 M. KERSCHNER 2010, p. 254 ; C. H. ROOSEVELT 2012, p. 902. Il s’agissait d’une façon pour le roi lydien 
de s’imposer en permanence dans ce secteur en marquant sa présence en son point le plus sensible : le 
sanctuaire d’Athéna. 
693 Pour un résumé des différentes hypothèses de datation, voir B. VERGNAUD 2012, p. 74-75. 
694 M. AKURGAL 2005, p. 83. 
695 Aucun niveau de destruction lié à l’invasion cimmérienne n’est attesté à Smyrne. Voir R. V. NICHOLLS 
1958/1959, p. 125. 



 162 

Dès lors, comme le fait remarquer B. Vergnaud,696 les mesures défensives des 

Smyrnéens n’auraient aucun lien avec la menace d’un siège par Alyatte, mais sans doute 

était-ce en raison d’une autre menace extérieure. En effet, les Cimmériens étaient toujours 

présents en Anatolie, leur expulsion ne devant être entérinée que sous Alyatte. 697 

C’est donc contre cette même muraille que la rampe de siège fut construite par le roi lydien 

avec pour objectif  la prise de la ville. 

Sur ces constatations, on peut émettre l’hypothèse qu’à la suite de la campagne 

manquée de Gygès, Smyrne et Sardes avaient convenu d’établir des liens d’amitié 

(ξενία ?)698. Les Lydiens pouvaient ainsi bénéficier du port de Smyrne comme débouché 

pour leurs produits et importer des récoltes. De leur côté les Smyrnéens ne devaient plus 

autant craindre d’attaques de la part des troupes lydiennes. C’est sans doute dans ce climat 

« amical » que des artisans lydiens furent autorisés à venir s’installer dans des ateliers de la 

cité ionienne, probablement aussi avec la bénédiction des autorités lydiennes soucieuses 

d’avoir au moins un pied dans la place. 

Mais pour une raison qui nous échappe, Alyatte décida de mettre fin à cette 

(relative) indépendance smyrnéenne et de mettre la main d’une manière plus ferme sur la 

Cité afin de donner au royaume lydien un accès pérenne à la mer. 

Comme on l’a noté plus haut, après sa capture par Alyatte, la ville remonta ses 

murailles ca. 600-590 ACN, et continua à prospérer jusqu’à sa prise par les Perses ca. 547 

ACN. En effet, figurent parmi les preuves signant la victoire de ces derniers un casque 

perse ainsi que des pointes de flèches qui ont été retrouvés dans un niveau de destruction 

associé à cette campagne.699  

 

 

 

                                                
696 B. VERGNAUD 2012, p. 311. 
697 HÉRODOTE, I, 16. 
698 On ignore quel type de régime politique possédait Smyrne avant sa capture par Alyatte. Par conséquent, il 
est impossible de définir les liens tissés entre les rois lydiens et la cité ionienne. Sans doute était-ce une 
relation, que les Grecs qualifient de ξενία, basée sur la réciprocité. Notons que les liens de ξενία ne liaient 
pas obligatoirement des individus : nous avons les exemples de liens de ξενία noués entre Crésus et les 
Insulaires (HÉRODOTE, I, 26) et ceux tissés entre les cités de Milet et de Sybaris (HÉRODOTE, VI, 21). Voir 
M. INTRIERI 2010, p. 129. 
699 M. AKURGAL 2006, p. 380-381 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. GREAVES) 2004, p. 1099 ; B. VERGNAUD 2012, 
p. 302. 



 163 

Smyrne sous contrôle lydien 

 

Durant sa période « lydienne », la ville de Smyrne, tombée dans l’escarcelle de 

Sardes, a vu ses rapports avec la capitale royale lydienne s’accroître. En effet, 

de nombreuses céramiques lydiennes attribuées à la première moitié du VIe siècle ACN y 

ont été découvertes.700  

Reste que son statut exact n’est pas aisé à définir. Ainsi, sous Alyatte qui pourtant 

s’en empare, il est probable que la cité ne dut pas payer de tribut ni fournir de contingent 

militaire à Sardes, sauf en cas de besoin, en vertu d’anciennes règles de l’hospitalité.701 

Car, comme nous l’avons vu plus haut, Hérodote déclare que Crésus obligea, le premier, 

les Grecs d’Asie à lui payer véritablement un tribut (φόρος).702 Ainsi, Smyrne fut peut-être 

simplement exploitée par les Lydiens pour son port et ses ressources frumentaires, 

plus librement encore après la conquête d’Alyatte. 

Toujours sous le règne d’Alyatte, ca. 600-590 ACN, Smyrne remonta donc ses 

murailles, le temple d’Athéna fut reconstruit et les maisons rebâties.703 Il est probable que 

la monumentale tombe à tholos, communément nommée « la tombe de Tantale » (Fig. 58 ; 

59),704 au nord de la ville, fut réalisée sous la domination lydienne.705 Selon E. Akurgal, 

cette tombe, réalisée après la conquète lydienne, aurait été la sépulture d’un dynaste local, 

étant donné ses dimensions (29,6 mètres de diamètre) et la situation sur une hauteur 

dominant les alentours.706 

 

 

 

 

 

                                                
700 J. M. COOK 1958/1959, p. 30-31. 
701 Comme déjà mentionné ci-dessus, les individus liés par des liens de ξενία doivent se porter mutuellement 
assistance en cas de besoin. Voir G. HERMAN 1987, p. 100-104. 
702 HÉRODOTE, I, 6. 
703 J. M. COOK et al. 1998, p. 161 ; M. AKURGAL 2005, p. 83 ; B. VERGNAUD 2012, p. 120. 
704 Mentionnée par PAUSANIAS, V, 13, 7. 
705 Selon R. V. Nicholls, elle daterait du VIe siècle ACN. R. V. NICHOLLS 1958/1959, p. 64. Pour E. Akurgal, 
repris par M. Akurgal, cette tombe à tholos serait à dater entre la fin du VIIe siècle et 600 ACN. Voir M. 
AKURGAL 2007, p. 135. 
706 M. AKURGAL 2007, p. 135. Voir également J. FEDAK 1990, p. 60-62. 



 164 

 Ce dynaste local ou prince lydien appartenant à la famille mermnade pourrait avoir 

eu la charge de gouverneur ou ἄρχων ; tout comme Crésus, frère de Pantaléon, fut 

l’ἄρχων d’Adramytteion.707 Comme nous l’avons vu plus haut,708 ces gouverneurs devaient 

sans doute être désignés par le souverain, mais nous ne savons pas au sein de quels milieux 

étaient choisis les différents ἄρχοντες du royaume, probablement des grandes familles 

acquises au roi, voire des membres de la famille royale. Ces gouverneurs devaient 

probablement lever localement des contingents armés (formés de mercenaires ou 

d’alliés/amis) et les fournir au roi lorsque celui-ci en ressentait la nécessité. 

Ces nobles en charge d’un secteur du royaume étaient sans doute également liés au 

souverain par des serments de loyauté (à l’occasion des liens familiaux résultant de 

mariages diplomatiques).709  

En campagne, ils devaient former les cadres de la fameuse cavalerie lydienne tandis 

qu’en temps de paix, ils géraient des domaines qui restaient peut-être la propriété du roi 

lydien. Cependant, concernant tous ces points, la documentation fait défaut.710 

Sous Crésus, il est vraisemblable que ce gouverneur installé à Smyrne devait 

prendre en charge d’une part la levée et l’envoi à Sardes de ce qui, d’une aide gracieuse, 

était devenu un tribut ; d’autre part, le rassemblement de troupes armées réquisitionnées 

par Crésus, non plus seulement fournies gratuitement comme autrefois en cas de besoin. 

 

 

 

 

 

 

 
                                                
707 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
708 Voir supra 2.3. 
709 C. TALAMO 1979, p. 145-146 ; J. M. BALCER 1984, p. 36-37 ;  C. H. ROOSEVELT 2009, p. 83-88. Ces liens 
font fortement penser à une « ritualised friendship » telle que décrite par Gabriel Herman : G. HERMAN 1987, 
p. 10-13. Cette ritualised friendship sera rendue en grec par le terme de ξενία. Ainsi, le roi lydien et le 
gouverneur de Smyrne étaient probablement liés par des liens se rapprochant de ceux de l’hospitalité. 
Cependant si le gouverneur de Smyrne était issu de la famille royale mermnade, ceux-ci étaient donc liés par 
des liens de parenté, différents de ceux de l’hospitalité (G. HERMAN 1987, p. 16-18), des serments de 
loyautés devaient, par conséquent, lier les deux parties. 
710 Voir supra 2.3. 



 165 

d) Colophon 

 

Cette autre cité ionienne, tout comme Smyrne dont elle passait pour la métropole, 

fut également la cible d’attaques de la part de Gygès et d’Alyatte.711 

En effet, Hérodote nous apprend que : 

« Ἐσέβαλε µέν νυν στρατιὴν καὶ οὗτος ἐπείτε 

ἦρξε ἔς τε Μίλητον καὶ ἐς Σµύρνην, καὶ 

Κολοφῶνος τὸ ἄστυ εἷλε. » 712 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« Gygès, lui déjà, quand il eut pris possession 

du pouvoir, monta une expédition militaire 

contre le pays de Milet et de Smyrne, et 

s’empara de la basse ville de Colophon. »  

(Traduction modifiée de P. E. LEGRAND) 

 

Pour ce qui est d’Alyatte, il faut attendre Polyen, qui déclare que : 

« Άλυάττης Κολοφωνίους πολλὴν δύναµιν 

ἱππικιὴν ἔχοντας ἀφελέσθαι βουλόµενος τοὺς 

ἵππους συµµαχίαν πρὸς αὐτοὺς ἐποιήσατο καὶ 

τὰς ἐκ τῶν στρατειῶν ὠφελείας ἀεὶ µείζονας 

ἔνεµε τοῖς ἱππεῦσι. Τέλος δὲ ὁ µὲν ἐν Σάρδεσιν 

ἦν λαµπρὰν ἀγορὰν αὐτοῖς παρασκευάζων καὶ 

διπλῆν τὴν µισθοφορὰν ἑτοιµάζων, οἱ δὲ ἱππεῖς 

ἔξω τῆς πόλεως τὸ στρατόπεδον ἔχοντες, τοῖς 

ἱπποκόµοις παραδόντες τοὺς ἵππους εἴσω 

τειχῶν παρῆλθον ἐπι τὴν διπλῆν µισθοφορὰν 

σπουδῇ θέοντες. Ἀλυάττης τὰ τείχη κλείσας, 

τοὺς ἰδίους ὁπλίτας περιστήσας ἀπέκτεινε τοὺς 

ἱππεῖς ἅπαντας καὶ τοὺς ἵππους αὐτῶν τοῖς 

ἰδίοις ὁπλίταις ἔδωκεν. »713  

(Édition de J. MELBERT reproduite dans P. KRENTZ 

et E. L. WHEELER) 

« Alyatte, voulant mettre la main sur les 

chevaux des habitants de la ville de Colophon 

qui détenait une puissante cavalerie, conclut 

une alliance avec eux et distribuait toujours aux 

cavaliers de grandes largesses issues des 

campagnes militaires. Enfin, étant à Sardes, il 

préparait une brillante assemblée afin de leur 

fournir une double solde, pendant que les 

cavaliers étaient stationnés en dehors de la ville. 

Laissant derrière eux leurs chevaux à leurs 

palefreniers, ils pénétrèrent avec empressement 

dans l’enceinte de la ville pour aller chercher 

leur double solde. Alyatte fit fermer les 

remparts, ayant mis tout autour ses propres 

soldats, fit mettre à mort tous les cavaliers et 

donna leurs chevaux à ses propres soldats. » 

(Traduction personnelle) 

 

                                                
711 Voir le plan de la cité et description du site en Annexe II, fiche 4.8 « Colophon ». 
712 HÉRODOTE, I, 14. 
713 POLYEN, VII, 2, 2. 



 166 

Tout d’abord, il faut préciser que les fouilles archéologiques du site de Colophon 

n’ont livré aucun niveau de destruction pour la période concernée. Seuls quelques restes de 

l’époque archaïque ont été mis au jour, mais il est probable que l’habitat se situait sur les 

flancs de l’acropole. De plus, les fouilles systématiques du site n’ont jamais vraiment 

repris depuis 1922. Il est donc difficile de connaître l’organisation spatiale de la cité et d’y  

retrouver des traces des raids lydiens.714 Les sources littéraires sont ainsi nos seuls 

témoignages sur des luttes armées entre les Lydiens et la cité de Colophon. 

À lire Hérodote, on comprend que Gygès avait entrepris une expédition armée 

contre la ville de Colophon.715 En revanche, à en croire le témoignage de Polyen, 

le contrôle de Gygès sur Colophon paraît avoir été de courte durée puisqu’il faudra 

attendre Alyatte pour que la cité tombe durablement sous domination lydienne. 

Selon Polyen,716 qui écrit au IIe siècle PCN, Alyatte avait conclu une alliance 

(συµµαχία) avec les citoyens de Colophon et traitait leurs cavaliers avec le plus grand soin. 

Voulant anéantir cette cavalerie, il mit sur pied un stratagème : il les convia à Sardes pour 

leur donner une double paie, mais une fois dans la ville, les cavaliers colophoniens furent 

massacrés et leurs chevaux redistribués aux cavaliers lydiens. 

On trouve un écho de cette alliance qu’aurait conclue le père de Crésus avec la cité 

de Colophon chez Athénée de Naucratis, citant lui-même Phylarque de Naucratis et 

Xénophane de Colophon : 

« ΚΟΛΟΦΩΝΙΟΙ δ᾽, ὥς φησι Φύλαρχος [FHG 

I 35],' τὴν ἀρχὴν ὄντες σκληροὶ ἐν ταῖς 

ἀγωγαῖς, ἐπεὶ εἰς τρυφὴν ἐξώκειλαν πρὸς 

Λυδοὺς φιλίαν καὶ συµµαχίαν ποιησάµενοι, 

προῄεσαν διησκηµένοι τὰς κόµας χρυσῷ 

κόσµῳ, ὡς καὶ Ξενοφάνης φησίν [fr. 3 B4]:' 

ἁβροσύνας δὲ µαθόντες ἀνωφελέας παρὰ 

Λυδῶν, ὄφρα τυραννίης ἦσαν ἄνευ στυγερῆς, 

ᾔεσαν εἰς ἀγορὴν παναλουργέα φάρε᾽ ἔχοντες, 

οὐ µείους ὥσπερ χείλιοι, εἰς ἐπίπαν  

« Les habitants de Colophon, comme l’affirme 

Phylarchos [FGrH 81 F 66], qui au début 

étaient austères dans leur éducation, lorsqu’ils 

se laissèrent dériver vers une vie de mollesse, 

devenus amis et alliés des Lydiens, sortaient les 

cheveux parés d’ornements d’or, comme en 

témoigne Xénophane : “Après avoir appris des 
Lydiens les élégances inutiles, tant qu’ils ne 
subissaient pas l’odieuse tyrannie, ils se 
rendaient sur l’agora avec des vêtements tout 
teints de pourpre, n’étaient pas moins de mille 

                                                
714 L. B. HOLLAND 1944, p. 91-171 ; J. LA GENIÈRE 1994, p. 137-140 ; L. RUBINSTEIN (& A. M. 
GREAVES) 2004, p. 1077-1080 ; A. M. GREAVES 2010, p. 100-101 ; B. VERGNAUD 2012, p. 70. 
715 C. M BOWRA 1941, p. 119. ; B. VERGNAUD 2012, p. 70. 
716 POLYEN, VII, 2, 2. 



 167 

αὐχαλέοι, χαίτῃσιν ἀγαλλοµεν εὐπρεπέεσσιν 

ἀσκητοῖς ὀδµὴν χρίµασι δευόµενοι. » 717  

(Édition de L. REIBAUD) 

 

en général, fiers, se faisant une gloire de la 
beauté de leurs longues chevelures, enduits 
d’onguents au parfum raffiné.” » 
(Traduction de L. REIBAUD) 

 

Ici, Phylarque, auteur du IIIe siècle ACN, fait mention d’une amitié et alliance 

(φιλία καὶ συµµαχία) conclue entre les Colophoniens et les Lydiens. Dans ce même 

passage d’Athénée, Xénophane, ca. 570-475 ACN,718 évoque mille citoyens dont la place 

dans la cité est toujours sujette à discussion : il s’agirait soit de la classe dominante de la 

cité, soit de simples riches citoyens, ou encore d’une assemblée délibérante (cela serait 

alors une sorte numerus clausus). 719  

Selon certains chercheurs (dont Ulrich von Wilamowitz)720, sur base du récit 

d’Aristote dans sa Politique, 721  Colophon aurait eu un régime oligarchique. 722 

Pour C. M. Bowra 723  dans son analyse des fragments de Xénophane, ces mille ne seraient 

qu’un certain nombre de riches citoyens de la cité de Colophon. En effet, pour lui, 

il n’existe aucun indice littéraire (ni archéologique) permettant d’affirmer que la cité avait 

un système oligarchique. Il semblerait néanmoins que la cité de Colophon connaissait bel 

et bien un système oligarchique, dans la mesure où le terme ἀγορὴν peut également 

s’entendre chez Xénophane comme l’assemblée des citoyens pour la direction des affaires 

de la cité.724  Dans ce cas, les mille de Xénophane ne seraient rien d’autre que la classe 

dominante de Colophon. 

 

 

 

                                                
717 ATHÉNÉE DE NAUCRATIS, XII, 31 (526a-b). 
718 Ce passage d’Athénée correspond au Fragment 3 de Xénophane chez Diels (1906). 
719 J. H. LESHER 1992, p. 62-65 ; L. CANFORA et al. 2001, p. 1310 ;  L. REIBAUD 2012, p. 15, note 36. 
720 U. WILAMOWITZ 1913, p. 284. 
721 Pour Aristote, la majorité des citoyens de Colophon possédait des richesses considérables avant la guerre 
avec la Lydie. ARISTOTE, Politique, IV, 4 (1290b) : οἷον ἐν Κολοφῶνι τὸ παλαιόν (ἐκεῖ γὰρ ἐκέκτηντο 
µακρὰν οὐσίαν οἱ πλείους πρὶν γενέσθαι τὸν πόλεµον τὸν πρὸς Λυδούς. 
722 L. CANFORA et al. 2001, p. 1310.   
723 Dans sa Politique, Aristote ne mentionne pas d’oligarchie de mille citoyens à Colophon. Voir C. M 
BOWRA 1970, p. 110-115. 
724 L. REIBAUD 2012, p. 14, note 34. 



 168 

La période de l’« odieuse tyrannie » (τυραννίης στυγερῆς) mentionnée par le 

présocratique Xénophane est certainement la période précédant la soumission à Harpage ; 

cependant le poète peut également faire référence à la sujétion lydienne et non pas à un 

régime politique propre à la cité honnie.725 

Phylarque, qui s’appuierait sur Xénophane,726 mentionne ainsi une alliance (φιλία 

καὶ συµµαχία) qui aurait été conclue entre les Lydiens et les Colophoniens. Celle-ci peut 

être rapprochée de l’alliance conclue par Alyatte et la cavalerie de Colophon mentionnée 

par Polyen (συµµαχία). 

 

Type d’alliance conclue entre les Lydiens et Colophon 

 

Comme on l’a vu plus haut, le terme φιλία fait référence à l’amitié. Ce vocable 

remplaça progressivement le terme ξενία à l’époque classique avec l’apparition et le 

développement des régimes démocratiques, ceux-ci prenant le pas sur les relations 

interpersonnelles entre les tyrans et les monarques qui agissaient au nom de leur 

communauté.727 Le mot συµµαχία fait quant à lui référence soit à l’alliance militaire 

proprement dite, soit aux troupes envoyées au secours d’un allié. Néanmoins, tout comme 

nous l’avons précisé, l’alliance doit être soigneusement distinguée de l’amitié, 

car l’affirmation de liens de ξενία n’implique pas nécessairement une συµµαχία. 

Deux États « amis » ne sont pas automatiquement des alliés au sens donné à ce terme.728  

Pour Clara Talamo, 729  la « συµµαχία » mentionnée par Polyen pourrait faire 

référence à l’enrôlement de mercenaires. Cependant, selon Olivier Mariaud,730  cette 

« démonstration est séduisante, mais est dépendante d’une interprétation générale des 

sources qui pose de nombreux problèmes ». Comme nous l’avons signalé plus haut,731 

les seules troupes « étrangères » données présentes au sein de l’armée d’Alyatte sont des 

ἐπικούροι. Ce terme, comme nous l’avons vu, peut renvoyer soit à des troupes engagées 

contre le versement d’une solde, soit à des contingents armés envoyés par les 

                                                
725 C. M BOWRA 1970, p. 110-115 ; J. H. LESHER 1992, p. 62-65 ; L. CANFORA et al. 2001, p. 1310. 
726 Mais ce passage de Xénophane aurait été perdu. Voir C. M BOWRA 1970, p. 110-112. 
727 Voir A. GIOVANNINI 2007, p. 228-230 ; M. INTRIERI 2010 ; 2013, p. 130-133. 
728 M. INTRIERI 2010, p. 132-133. 
729 C. TALAMO 1973, p. 343-344. 
730 O. MARIAUD 2012, p. 254. 
731 Voir supra. 



 169 

établissements avec lesquels le roi lydien avait noué des liens d’hospitalité.732 Les troupes 

étant levées au frais de ces derniers. 

Il est donc probable qu’Alyatte ait noué des liens de ξενία avec les Colophoniens, 

tout comme il le fera avec Milet et Éphèse. C’est probablement cette relation qui est 

mentionnée par Phylarque par le terme φιλία, propre à l’époque classique et usité aux 

époques suivantes.733 Phylarque aurait ainsi mentionné les liens d’hospitalité noués entre 

Alyatte et la cité ionienne en associant le terme de συµµαχία.  

Comme nous l’avons vu ci-dessus et comme nous le verrons encore plus loin, 

Hérodote associa aussi le terme de  ξενία  à  συµµαχία  à propos des alliances entre 

Thrasybule et Alyatte et entre Crésus et Sparte. Or dans les deux cas, il est fort probable 

que seuls des liens d’hospitalité aient été noués entre le Mermnade et le tyran de Milet et 

entre celui-là et la cité péloponnésienne.734 Dans ce cas-ci, la même conclusion pourrait 

être envisagée : Alyatte tissa uniquement des liens de ξενία  avec l’aristocratie de 

Colophon.  

Comme nous l’avons déjà souligné plus haut,735 l’ajout du terme συµµαχία à celui 

de  ξενία serait, de la part d’Hérodote, une volonté de préciser en termes grecs les clauses 

de l’accord d’hospitalité singulier conclu entre Alyatte et la cité de Colophon. 

Ainsi, par cet accord Colophon était sans doute dans l’obligation d’envoyer des troupes 

armées au roi lydien quand ce dernier en exprimait le besoin. Ces ἐπικούροι étaient 

probablement entretenus aux frais de la cité ionienne. Ainsi, contrairement à ce que pensait 

C. Talamo, on peut constater que le terme de συµµαχία mentionné par Polyen ne fait pas 

référence, dans ce cas-ci, à un engagement de troupes mercenaires. 

Le père de Crésus aurait donc noué des liens de ξενία avec Colophon pour pouvoir 

bénéficier de sa cavalerie qui, aux dires de Strabon,736 était la plus redoutée du moment. 

                                                
732 G. HERMAN 1987, p. 97-101. 
733 Voir A. GIOVANNINI 2007, p. 228-230 ; M. INTRIERI 2010 ; 2013, p. 130-133. 
734 Avec dans le premier cas, l’obligation pour la cité de fournir des contingents armés à Alyatte en cas de 
besoin. 
735 Cf. supra, 3.1.I.b « Milet. La nature des relations entre Alyatte et Thrasybule ». 
736 STRABON, XIV, 4, 1 : Ἐκτήσαντο δέ ποτε καὶ ναυτικὴν ἀξιόλογον δύναµιν Κολοφώνιοι καὶ ἱππικήν, ἐν ᾗ 
τοσοῦτον διέφερον τῶν ἄλλων ὥσθ´, ὅπου ποτὲ ἐν τοῖς δυσκαταλύτοις πολέµοις τὸ ἱππικὸν τῶν Κολοφωνίων 
ἐπικουρήσειε, λύεσθαι τὸν πόλεµον· ἀφ´ οὗ καὶ τὴν παροιµίαν ἐκδοθῆναι τὴν λέγουσαν „τὸν Κολοφῶνα 
ἐπέθηκεν“ ὅταν τέλος ἐπιτεθῇ βέβαιον τῷ πράγµατι,  « Il fut un temps où, grâce à leur marine et à leur 
cavalerie, les Colophoniens exerçaient une véritable suprématie ; leur cavalerie notamment avait une telle 
supériorité, que, lorsqu'il lui arrivait d'intervenir dans une de ces guerres [entre ennemis de même force] qui 
menacent de s'éterniser, la guerre était finie du coup, si bien qu'on en a fait une locution proverbiale et qu'on 
dit : ‘‘Il a fait donner Colophon’’, toutes les fois que quelqu'un a terminé une affaire de façon à n'y plus 
revenir ». 



 170 

Par ces liens d’hospitalité et d’amitié, Alyatte pouvait tirer profit de la cavalerie de la cité, 

les amis devant se prêter mutuellement assistance.737 Le témoignage de Polyen faisant état 

d’une rétribution accordée par Alyatte aux cavaliers colophoniens donne davantage de 

crédit à cette dernière hypothèse.738 

Ces cavaliers colophoniens ainsi présents au sein de l’armée lydienne rendaient la 

cavalerie de Sardes encore plus puissante. Mais il se peut également que le roi lydien noua 

ces rapports d’amitié avec la cité afin d’éviter une attaque de la part de cette redoutée 

cavalerie. 

Malgré ces liens qui les unissaient, Alyatte décida de réduire à néant cette troupe 

montée colophonienne qu’il devait considérer comme rivale de la cavalerie lydienne, 

surtout si la cité était toujours libre. Aux dires de Polyen,739 c’est à Sardes qu’eut lieu le 

massacre. 

Il est fort probable évidemment que les membres de la cavalerie colophonienne 

regroupaient l’aristocratie de la cité ionienne.740 Ainsi, au contraire de ce qui se passa avec  

Smyrne, Alyatte réussit à faire tomber Colophon dans l’escarcelle lydienne sans mener de 

siège. Le roi lydien élimina la classe dominante de la cité invitée à Sardes dans un piège 

sacrilège afin de lui imposer son pouvoir.741  

Sur ces constatations, on peut dès lors, nous aussi, émettre l’hypothèse d’une cité 

de Colophon dirigée par une oligarchie composée des cavaliers qu’Alyatte massacra dans 

sa capitale afin de la soumettre en l’abattant extra muros, faisant ainsi l’économie d’un 

siège à l’issue toujours incertaine. 

Notons que les raisons qui poussèrent Alyatte à briser les liens d’hospitalité, qui le 

liaient à l’aristocratie colophonienne, sont inconnues, peut-être à cause des exigences trop 

gourmandes des Colophoniens ou de leur manque de « réactivité » aux sollicitations 

« amicales » du Lydien. De même, les circonstances qui virent la conclusion de liens 

de ξενία ainsi que celles du massacre des cavaliers ne sont pas précisées dans nos sources. 

 

                                                
737 G. HERMAN 1987, p. 30. Cette pratique de l’envoi de troupes entre amis est attestée déjà chez Homère. 
Voir G. HERMAN 1987, p. 97-101. 
738 POLYEN, VII, 2, 2. 
739 POLYEN, VII, 2, 2. 
740 C. M BOWRA 1970, p. 110-115 ; J. H. LESHER 1992, p. 62-65 ; L. CANFORA et al. 2001, p. 1310 et 
O. MARIAUD 2012, p. 248. 
741 O. MARIAUD 2012, p. 248. 



 171 

Une hypothèse voudrait qu’Alyatte se soit lié aux Colophoniens avant la prise de 

Smyrne afin de s’assurer que la cavalerie de Colophon ne vienne pas prêter main forte aux 

Smyrnéens lors du siège entrepris par le roi lydien.742 Une autre hypothèse serait que les 

accords furent conclus après la déroute d’Alyatte à Clazomènes.743  

En effet, pour J. M. Cook,744 la défaite du père de Crésus devant Clazomènes 

pourrait avoir résulté de l’intervention de la cavalerie de Colophon.745  

À un moment donné que ne précisent pas les sources littéraires, Alyatte prit la 

décision de rompre traitreusement les liens d’amitié qui l’unissaient à Colophon en 

éradiquant dans le sang l’aristocratie de la cité ionienne. Son geste a dû stupéfier l’opinion 

grecque vu la notoriété dont jouissait Colophon en pleine prospérité à cette époque. 

Il est probable que cette soumission brutale de la cité au pouvoir lydien intervint après son 

siège de Smyrne daté de ca. 600 ACN et la défaite lydienne face à Clazomènes. Si l’on suit 

le raisonnement de J. M. Cook, Colophon, en prêtant main forte à Clazomènes, aurait brisé 

la première les liens d’hospitalité la liant à Alyatte, laissant à ce-dernier toute liberté d’agir 

à sa guise à l’égard de ses anciens « amis ». Le père de Crésus n’aurait donc vu aucune 

gêne à reprendre sa liberté de manœuvre et à réduire à néant l’aristocratie de Colophon afin 

que la cité tombe dans son escarcelle. 

À la suite de l’éradication violente de sa toute puissante aristocratie, Colophon resta 

sous domination lydienne jusqu’à la conquête perse consécutive à la chute de Sardes. 

Cependant, aucun indice ne permet de savoir quelle fut l’organisation de la cité une fois 

celle-ci incorporée au royaume lydien. 

Un indice cependant mérite d’être relevé. Un témoignage de Théopompe,746 

conservé chez Athénée de Naucratis, nous apprend qu’à la suite de la soumission de la cité 

au pouvoir lydien, les Colophoniens sombrèrent dans une lutte civile (στάσις) et subirent la 

tyrannie avant que la Cité ne périclite complétement. Il est impossible de savoir à quelle(s) 
                                                
742  Selon Carl Roebuck, Colophon pourrait avoir gardé une certaine autorité sur Smyrne dont elle 
revendiquait être la métropole pour avoir recueilli des gens fuyant Smyrne (HÉRODOTE, I, 150). Voir 
C. ROEBUCK 1955, p. 31. 
743 HÉRODOTE, I, 16. 
744 J. M. COOK 1958/1959, p. 25 ; 1982, p. 197. 
745 Cependant, J. M. Cook ne cite aucune source pour étayer ses propos. Il déclare simplement, sans 
s’appuyer sur quelconque source ancienne, que Colophon n’aurait pas pu rester de marbre face à l’agression 
d’Alyatte sur Smyrne et Clazomènes qui étaient unies à Colophon par de liens très étroits. Par conséquent, 
Colophon serait venue prêter main forte aux cités voisines. Voir J. M. COOK 1958/1959, p. 25 ; 1982, p. 197. 
746 ATHÉNÉE DE NAUCRATIS, XII, 31 (526c) = THÉOPOMPE DE CHIOS, FGrH 115 F 117 : Θεόποµπος δ' ἐν 
πεντεκαιδεκάτῃ ῾Ιστοριῶν χιλίους φησὶν ἄνδρας αὐτῶν ἁλουργεῖς φοροῦντας στολὰς ἀστυπολεῖν· ὃ δὴ καὶ 
βασιλεῦσιν σπάνιον τότ' ἦν καὶ περισπούδαστον, ἰσοστάσιος γὰρ ἦν ἡ πορφύρα πρὸς ἄργυρον ἐξεταζοµένη. 
Τοιγαροῦν διὰ τὴν τοιαύτην ἀγωγὴν ἐν τυραννίδι καὶ στάσεσι γενόµενοι αὐτῇ πατρίδι διεφθάρησαν. 



 172 

figure(s) historique(s) correspond le terme tyran (τυραννίδι) employé dans le fragment de 

Théopompe. Il pourrait s’agir soit du roi lydien lui-même, soit d’un homme de Colophon 

gagné à la cause lydienne, ou encore d’un gouverneur (ἄρχων) placé par Sardes à la tête de 

la cité tout comme à Adramytteion et probablement à Smyrne. 

 

e) Les autres établissements ioniens 
 

Nous avons regroupé ci-après les plus rares informations disponibles sur des 

établissements ioniens dont certains, bien que mal documentés, méritaient assurément leur 

place dans cette enquête. 

 

a. Clazomènes  

 

Peu d’informations nous éclairent sur les rapports établis entre les Mermnades et 

Clazomènes.747 La seule mention se trouve chez Hérodote et porte sur une campagne d’un 

roi Mermnade à l’encontre de cette Cité : 

« Σµύρνην τε τὴν ἀπὸ Κολοφῶνος κτισθεῖσαν 

εἷλε, ἐς Κλαζοµενάς τε ἐσέβαλε. Ἀπὸ µέν νυν 

τούτων οὐκ ὡς ἤθελε ἀπήλλαξε, ἀλλὰ 

προσπταίσας µεγάλως. »748 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

«  il [Alyatte] prit Smyrne, fondée par des 

colons venus de Colophon, et envahit le pays de 

Clazomènes, expédition dont il ne se tira pas 

comme il voulait mais après avoir subi un grave 

échec. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND)  

 

Ici, face à Clazomènes, contrairement à ses succès sur Smyrne et Colophon, 

Alyatte subit une sérieuse déconvenue. Pour John Manuel Cook,749 cet échec de l’armée 

lydienne serait imputable à l’intervention de la cavalerie colophonienne. Mais 

l’archéologue britannique ne cite aucune source ancienne pour appuyer sa théorie, qui doit 

sans doute se nourrir du sort funeste qu’Alyatte réserva par la suite à Colophon pour se 

venger des « mille ». 

                                                
747 Voir le plan de la cité et description du site en Annexe II, fiche 4.3 « Clazomènes ». 
748 HÉRODOTE, I, 16. 
749 J. M. COOK 1958/1959. 



 173 

Il est probable que le revers lydien subi à Clazomènes intervint après la campagne 

victorieuse de Smyrne. La déconfiture lydienne pourrait donc s’expliquer du fait que les 

troupes lydiennes avaient été affaiblies par la résistance des Smyrnéens conduisant à un 

long siège.750 Mais, en réalité, il faut admettre que les causes exactes de la débâcle 

lydienne devant Clazomènes nous échappent.  

À la suite de cette contre-performance des troupes d’Alyatte, les adversaires ont 

probablement été contraints de conclure un accord. On pourrait alors expliquer les liens 

étroits attestés par l’archéologie entre Sardes et Clazomènes au VIe siècle ACN. 

Selon l’archéologue Yasar Ersöy, les dépôts de céramiques lydiennes retrouvés à proximité 

d’un four de potier datés du second quart du VIe siècle ACN témoigneraient de la présence 

d’artisans lydiens opérant directement depuis la cité ionienne dès cette époque, peut-être à 

la suite de cette réconciliation.751 Comme on a été conduit à le constater dans le cas 

d’autres cités étudiées précédemment, il est permis d’envisager qu’Alyatte se soit résolu à 

conclure des liens de  ξενία  avec les Grecs de Clazomènes. Ainsi, c’est grâce à cette 

relation  nouée entre le roi lydien et la cité grecque que des artisans lydiens se sont installés 

à Clazomènes, premier centre de production de céramique en Ionie du Nord durant 

l’époque archaïque.752  

Les Lydiens pouvaient ainsi participer aux échanges maritimes – portant, entre 

autres, sur son huile d’olive très renommée – générés par les artisans de Clazomènes 

(présente à Naucratis),753 et utiliser la cité portuaire comme débouché pour leurs propres 

biens. De même, le climat apaisé permit à la cité ouverte sur la mer de bénéficier du réseau 

routier de l’intérieur du continent contrôlé par Sardes.754  

Selon Y. Ersöy, les tumulus de type « lydien » dressés sur les hauteurs de 

Clazomènes appartenaient probablement à l’élite de la cité voulant imiter le mode de vie 

des Lydiens aux VIIe et VIe siècles ACN.755 Il est également possible qu’ils aient abrité les 

dépouilles de riches lydiens installés dans la cité grecque. 

 

 
                                                
750 Idem, p. 25. 
751 Y. ERSÖY 2003, p. 256 ; M. KERSCHNER 2010, p. 256.  
752 Y. ERSÖY 2004 ; 2007, p. 171 ; Y. ERSÖY et E. KOPARAL 2008, p. 26.  
753  Des amphores provenant de Clazomènes ont été retrouvées en mer Noire et dans le bassin égéen. Voir 
Y. ERSÖY et E. KOPARAL 2008, p. 26. 
754 Pour le rôle de Clazomènes à Naucratis, voir notamment A. BRESSON, 1980. 
755 B. HÜRMÜZLÜ 2005, p. 56 ; Y. ERSÖY 2007, p. 175 ; Y. ERSÖY et E. KOPARAL 2008, p. 27. 



 174 

À lire Hérodote, sous le règne du dernier Mermnade, en dépit des liens d’hospitalité 

fort probablement consentis entre la cité et le père de Crésus et sans que l’on ait trace 

qu’ils furent dénoncés formellement, le paiement d’un tribut aurait été imposé.756 Les 

tumulus situés sur les collines entourant la cité pourraient, comme à Smyrne, être un indice 

de la présence de « gouverneurs » à la tête de ces riches cités maritimes dont le rôle était de 

lever en cas de besoin des contingents armés à envoyer à Sardes ainsi que de s’assurer le 

bon prélèvement du tribut. 

Il se pourrait que la connaissance de ces anciens liens de ξενία puisse expliquer 

qu’à la suite de l’incendie du temple de 548/7 ACN,757 les autorités de Delphes décidèrent 

de mettre à l’abri, dans le trésor de Clazomènes, le cratère en or offert par Crésus à 

Delphes.758 

 

b. Priène 

 

Les contacts établis entre Priène et les autorités de Sardes ne sont guère mieux 

documentés que ceux de Clazomènes.759 Ici encore, on est redevable au seul Hérodote qui 

fait mention d’une campagne lydienne contre la cité grecque: 

« Οὗτος δὲ Πριηνέας τε εἷλε ἐς Μίλητόν τε 

ἐσέβαλε. »760 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« Celui-là [Ardys] s’empara de Priène et 

envahit le pays de Milet […]. »  

(Traduction P. E. LEGRAND) 

 

La localisation de la Priène de l’époque archaïque reste inconnue.761 Il est donc 

impossible de savoir si la campagne du fils de Gygès laissa des traces sur le terrain. 

                                                
756 Puisqu’Hérodote mentionne que tous les Ioniens, sans exception, durent livrer un tribut à Crésus. Voir 
HÉRODOTE, I, 6. 
757 HÉRODOTE, I, 51 ; La date est déduite de Pausanias (X, 5, 13) : « il fut incendié ». Les offrandes d’Amasis 
(et de Néchao) aux différents sanctuaires grecs leur permettaient d’une part de faire acte de propagande en 
impressionnant les Grecs par leur richesse (comme les Lydiens) ; d’autre part, cet étalement de richesse, 
garantie de leur solvabilité, leur permettait d’engager des mercenaires. Voir H. BOWDEN 1996, p. 36. 
758 KAPLAN 2007, p. 138-148. 
759 Malheureusement, le site archaïque de Priène n’a pas encore été localisé, voir Annexe II, fiche 4.13 
« Priène ». 
760 HÉRODOTE, I, 15. 
761 Voir Annexe II, fiche 4.13 « Priène ». 



 175 

Il semble en tout cas que la cité tomba durablement, dès cette époque, 

sous domination lydienne, puisque aucune autre source n’évoque une quelconque conquête 

lydienne.762 

En effet, il convient de rappeler que la mention du siège de Priène par Alyatte, 

rapporté par Diogène Laërce763 et repris par la Souda,764 a toute chance de n’être qu’une 

invention par duplication de la part du philosophe romain.765 Nous avons vu que le 

stratagème de Bias de Priène était identique à celui employé par Thrasybule de Milet pour 

duper les émissaires lydiens : venus constater la disette à Milet, il avait réussi à faire croire 

que les Milésiens ne souffraient pas de la famine. 

 

c. Les autres cités grecques d’Ionie 

 

En ce qui concerne le reste des cités ioniennes, notre documentation se fait plus 

pauvre encore : nous ne possédons aucune mention de campagnes qu’aurait menées l’un ou 

l’autre roi Mermnade à leur encontre. La seule information indirecte que nous ayons les 

concernant nous vient encore et toujours du seul Hérodote, lorsque celui-ci déclare que : 

« […] οὗτος ὁ Κροῖσος βαρβάρων πρῶτος τῶν 

ἡµεῖς ἴδµεν τοὺς µὲν κατεστρέψατο Ἑλλήνων 

ἐς φόρου ἀπαγωγήν, τοὺς δὲ φίλους 

προσεποιήσατο. Κατεστρέψατο µὲν Ἴωνάς τε 

καὶ Αἰολέας καὶ Δωριέας τοὺς ἐν τῇ Ἀσίῃ, 

φίλους δὲ προσεποιήσατο Λακεδαιµονίους. 

Πρὸ δὲ τῆς Κροίσου ἀρχῆς πάντες Ἕλληνες 

ἦσαν ἐλεύθεροι· τὸ γὰρ Κιµµερίων στράτευµα 

τὸ ἐπὶ τὴν Ἰωνίην ἀπικόµενον, Κροίσου ἐὸν 

πρεσβύτερον, οὐ καταστροφὴ ἐγένετο τῶν 

πολίων ἀλλ᾽ ἐξ ἐπιδροµῆς ἁρπαγή » 766  

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« […] Ce Crésus, le premier des Barbares à 

notre connaissance, asservit certains Grecs qu’il 

obligea à lui payer tribut et se fit des amis de 

certains autres : il asservit les Ioniens, les 

Éoliens et les Doriens établis en Asie ; il se fit 

des amis des Lacédémoniens. Avant le règne de 

Crésus, tous les Grecs étaient libres ; car lors de 

l’expédition des Cimmériens, qui atteignit 

l’Ionie, expédition plus ancienne que Crésus, il 

n’y avait pas eu d’asservissement des villes, 

mais pillage au cours d’une incursion. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

                                                
762 A. PARADISO 2009, p. 264. 
763 DIOGÈNE LAËRCE, Vies, doctrines, et sentences des philosophes illustres, I, 82. 
764 A. ADLER, « alpha 1423 : Άλυάττης », in Souda On Line : Byzantine Lexicography, [en ligne], 
http://www.stoa.org/sol/. 
765 Voir supra 2.2.2. 
766 HÉRODOTE, I, 6. 



 176 

Ainsi, selon le père de l’Histoire, Crésus avait réussi à faire passer sous sa coupe 

tous les Grecs de la côte égéenne d’Asie Mineure. 

Il convient également de rappeler que la cité de Magnésie du Méandre avait été 

détruite durant les raids des Cimmériens.767 L’année suivant sa destruction, l’endroit aurait 

été réoccupé par Milet. 768  Mais il est impossible de connaître la durée de cette 

« occupation » milésienne. Quoi qu’il en soit, il est fort probable que la cité de Magnésie 

du Méandre, dans la sphère d’influence milésienne, fut concernée par les liens tissés entre 

Alyatte et la cité de Milet, puis affectée par le contrôle plus ferme exercé par Crésus sur 

Milet. 

Pour les dernières cités ioniennes non encore évoquées ici et présentées dans notre 

chapitre liminaire consacré à la présentation du cadre géographique et archéologique de 

l’enquête (à savoir Téos, Lébédos, Teichiussa, Mélié, Érythrées, Phocée et Myonte), il est 

impossible de savoir concrètement quelles furent les relations que ces Cités tissèrent avec 

Alyatte. Toutefois, il est clair que ces dernières durent passer d’une manière ou d’une autre 

sous la férule lydienne au cours du règne de Crésus.769 

Il est possible que ces cités soient tombées dans l’escarcelle lydienne comme celles 

déjà examinées, plutôt à la suite d’actions militaires. En effet, Hérodote déclare que : 

 

« Πρώτοισι µὲν δὴ τούτοισι ἐπεχείρησε ὁ 

Κροῖσος, µετὰ δὲ ἐν µέρεϊ ἑκάστοισι Ἰώνων τε 

καὶ Αἰολέων, ἄλλοισι ἄλλας αἰτίας ἐπιφέρων, 

τῶν µὲν ἐδύνατο µέζονας παρευρίσκειν, 

µέζονα ἐπαιτιώµενος, τοῖσι δὲ αὐτῶν καὶ 

φαῦλα ἐπιφέρων »770 

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« Crésus attaqua donc en premier les Éphésiens ; 

puis, successivement et un à un, les peuples 

d’Ionie et d’Éolide, faisant valoir contre chacun 

des griefs particuliers, incriminant plus gravement 

ceux contre lesquels il en pouvait inventer de plus 

graves, et contre tels ou tels en faisant valoir de 

frivoles. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

 

 

                                                
767 STRABON, XIV, 39-40 = ARCHILOQUE Frgt 20. 
768 STRABON, XIV, 40. 
769 HÉRODOTE, I, 6. 
770 HÉRODOTE, I, 26. 



 177 

On le voit, Crésus attaqua toutes les cités continentales d’Ionie et d’Éolide. 

Néanmoins, il n’est pas impossible que certaines de ces cités aient échappé au pire en se 

livrant sans combattre, à la simple vue des troupes lydiennes en marche. Mais comme cela 

a déjà été dit ci-dessus, les résultats des fouilles archéologiques de ces sites n’ont livré que 

très peu de matériel archaïque, ce qui peut expliquer sans peine le manque de traces 

matérielles témoignant de la manière dont se sont opérées ces sujétions. 

Quoi qu’il en soit, une fois tombées sous domination lydienne, ces cités – tout 

comme celles étudiées précédemment – furent contraintes de payer un tribut (φόρος) au roi 

lydien. 

 

d. Les Ioniens des îles 

 

Le royaume de Lydie prit essentiellement la forme d’un ensemble continental 

même s’il a cherché à se rendre maître de divers établissements côtiers. Mais ce trait ne 

signifie pas que les souverains mermnades se désintéressèrent du sort des communautés 

installées sur les îles voisines des côtes ouest-anatoliennes. 

À propos de Samos et Chios, îles ioniennes très proches, elles conclurent, aux dires 

d’Hérodote, des accords d’hospitalité avec Crésus : 

« Καὶ οὕτω τοῖσι τὰς νήσους οἰκηµένοισι Ἴωσι 

ξεινίην συνεθήκατο » 771  

(Édition de P. E. LEGRAND) 

« […] il [Crésus] fit un traité d’amitié (ξεινίη) 

avec les Ioniens qui habitent les îles. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

Selon le père de l’Histoire,772 c’est à la suite d’une entrevue avec Pittacos de 

Mytilène ou Bias de Priène que Crésus abandonna ses plans de soumission des îles.  

 

 

 

                                                
771 HÉRODOTE, I, 27. 
772 HÉRODOTE, I, 26-27. 



 178 

En dépit des problèmes de chronologie soulevés par les propos d’Hérodote,773 

il reste néanmoins fort probable que Crésus ait bel et bien noué des liens d’hospitalité avec 

les Grecs de certaines îles proches. 

Sans doute Crésus a-t-il été attaché à tisser des liens avec les habitants d’îles telles 

que Chios et Samos car ceux-ci étaient très actifs à Naucratis.774 Au-delà des incertitudes 

qui subsistent, il apparaît que Chios était avec Milet une des premières cités grecques à 

commercer à Naucratis, déjà avant la réorganisation de l’établissement du Delta par 

Amasis vers 570 ACN. En tout cas, les céramiques les plus anciennes retrouvées dans le 

comptoir proviennent de Milet et de Chios et datent de la fin du VIIe siècle ACN.775 

Nous trouvons un écho de ces liens entre les habitants de Chios et de Milet (liens nés de 

leur entreprise commune à l’embouchure du Nil) lors de la guerre qui opposa Alyatte à la 

cité de Milet.776 En effet, Hérodote déclare alors que Milet reçut de l’aide de Chios en 

retour de l’appui que les Milésiens leur avaient apporté dans leur guerre contre 

Érythrées.777 À l’époque de la réorganisation de Naucratis voulue au début de son règne 

par Amasis, Chios était l’une des cités ioniennes en charge de l’administration du 

sanctuaire de l’Hellenion de Naucratis tandis que Samos possédait son propre sanctuaire 

consacré à Héra.778 Ces deux centres constituaient donc pour le moins les chevilles 

ouvrières de la présence des Grecs de l’Est à Naucratis, une position qui ne devait pas 

manquer d’attiser l’attention des Mermnades. 

Comme nous le découvrirons plus loin,779 Crésus lui-même a probablement tissé 

des liens d’hospitalité avec le pharaon Amasis – plutôt que d’avoir conclu une alliance 

militaire engageante de type συµµαχία –  afin de soutenir l’intérêt des Grecs (sous contrôle 

lydien) présents à Naucratis.780 

 

 

                                                
773 Pittacos de Lesbos et Bias de Priène étaient contemporains du règne d’Alyatte et non celui de Crésus. Voir 
C. PELLING 2006 ; R. W. WALLACE 2009, p. 411-426.  
774 HÉRODOTE, II, 178. 
775 J. BOARDMAN 1999, p. 121-125 ; A. MÖLLER 2000, p. 80-81 ; A. FANTALKIN 2014, p. 39. 
776 Voir supra. 
777 HÉRODOTE, I, 18-19. Érythrées était située juste en face de Chios sur le continent. 
778 HÉRODOTE, II, 178. 
779 Voir infra 3.3.4. 
780 Il est possible que cela soit grâce aux liens d’amitié noués avec Samos et Chios, que Crésus ait pu rentrer 
en contact avec le pharaon Amasis. 



 179 

Ainsi, il est probable que Crésus, ne pouvant soumettre sans intermédiaire les 

Ioniens des îles proches faute de posséder une flotte, ait préféré nouer des liens 

d’hospitalité réciproque avec des communautés telles que Chios et Samos afin de les 

encourager non seulement à entretenir leurs liens commerciaux avec l’Égypte, mais aussi à 

entraîner dans leur sillage d’autres cités grecques qui elles, tombées dans le giron lydien, 

dépendaient plus directement de Sardes.781 Grâce à cette relation d’amitié nouée par Crésus 

avec Chios et Samos, les Lydiens pouvaient bénéficier du réseau commercial mis en place 

par ces deux puissances navales majeures,782 tandis que les deux cités maritimes pouvaient 

de leur côté profiter du réseau routier anatolien contrôlé par Sardes. 

Cela dit, aucun don ou échange propre aux relations d’hospitalité (ξενία) n’est 

consigné dans les sources anciennes à propos des liens qui s’établirent entre Sardes et 

Chios et entre Sardes et Samos. Au quotidien, il est fort envisageable que Chios et Samos 

procédaient à des échanges de grains, de vin, d’alun ou encore d’olives783 contre du métal, 

des textiles ou encore du bois de charpente en provenance de Sardes.784 Mais les textes 

sont muets et l’archéologie n’a laissé aucune trace reconnue de ces trafics. 

S’il est donc possible d’envisager sans peine les intérêts des parties en présence, il 

est plus difficile de cerner quels pouvaient être en substance les liens d’amitié qui 

unissaient le roi de Lydie avec les Ioniens des îles. 

 

 

 

 

 

                                                
781 Les autres cités présentes à Naucratis étaient Téos, Phocée, Clazomènes, Rhodes, Cnide, Halicarnasse, 
Phasélis et Mytilène (ces neuf cités étaient en charge de l’Hellénion avec Chios) ; Milet et Égine qui 
possédaient leurs propres sanctuaires. Voir HÉRODOTE, II, 178. Téos, Phocée, Clazomènes, Cnide 
Halicarnasse et Phasélis se trouvaient sous contrôle lydien suite aux campagnes d’Alyatte et surtout de 
Crésus. Voir A. FANTALKIN 2014, p. 43. 
782 Cela pourrait expliquer la présence de lydions dans les colonies grecques en mer Noire, avec lesquelles 
Chios entretenaient des liens commerciaux. Voir P. DUPONT, V. LUNGU et  S. B. OKHOTNIKOV 2008, p. 145-
150 ; P. DUPONT, V. LUNGU et S. SOLOVYOY 2009, p. 22-27. 
783 Chios et Samos étaient riches en agriculture et réputées pour leur huile d’olive et leur alun (utilisé pour la 
teinture des textiles), Samos produisait un vin estimé qui était distribué dans toute l’Égée et la mer Noire. 
Voir A. MÖLLER 2000, p. 79-81 ; A. M. GREAVES 2010, p. 72-84.  
784 La Lydie était riche en minerais (or et électrum), mais aussi en culture arboricole, élevage et viticulture. 
Pour un relevé détaillé des ressources de la Lydie, voir E. R. M. DUSINBERRE 2003, p. 21-23 ; C. H. 
ROOSEVELT 2009, p. 49-58.  



 180 

II. La Carie, l’Éolide, la Mysie et la Troade 

 

Nous avons pris le parti de réunir l’examen de ces quatre régions dans un même 

sous-chapitre au vu de la documentation littéraire peu abondante disponible pour les 

régions de Carie, Éolide, Mysie et Troade. Nous procéderons par région en progressant 

géographiquement du sud vers le nord.  

 

a) La Carie  

 

Selon Hérodote,785 Crésus tenait sous sa sujétion les Cariens puisqu’il dominait 

presque tous les peuples habitant à l’ouest du fleuve Halys :  

« πλὴν γὰρ Κιλίκων καὶ Λυκίων τοὺς ἄλλους 

πάντας ὑπ᾽ ἑωυτῷ εἶχε καταστρεψάµενος ὁ 

Κροῖσος. Εἰσὶ δὲ οἵδε, Λυδοί, Φρύγες, Μυσοί, 

Μαριανδυνοί, Χάλυβες, Παφλαγόνες, Θρήικες 

οἱ Θυνοί τε καὶ Βιθυνοί, Κᾶρες, Ἴωνες, 

Δωριέες, Αἰολέες, Πάµφυλοι. » 786 

 (Édition de P. E. LEGRAND) 

« […] excepté les Ciliciens et les Lyciens, 

Crésus avait subjugué effectivement et tenait en 

sa sujétion tous les autres ; ce sont les Lydiens, 

Phrygiens, Mysiens, Mariandyniens, Chalybes, 

Paphlagoniens, Thraces Thyniens et Thraces 

Bithyniens, Cariens, Ioniens, Doriens, Éoliens, 

Pamphyliens […]. »  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

Par ailleurs, de son côté, dans son Fragment 65, Nicolas de Damas fait mention 

d’une campagne d’Alyatte contre la Carie : 

« Ὅτι Ἀλυάττης ὁ Κροίσου πατὴρ, τοῦ Λυδῶν 

βασιλέως, ἐπὶ Καρίαν στρατεύων, περιήγγειλε 

τοῖς ἑαυτοῦ στρατὸν ἄγειν εἰς Σάρδεις ἐν ἡµέρᾳ 

τακτῇ, ἐν οἷς καὶ Κροίσῳ, ὅστις ἦν αὐτοῦ 

πρεσβύτατος τῶν παίδων, ἄρχων 

ἀποδεδειγµένος Ἀδραµυττίου τε καὶ Θήβης 

πεδίου. […] Ὁ δὲ Κροῖσος τοὺς χιλίους λαβὼν 

« Comme Alyatte, père de Crésus et roi de 

Lydie, faisait campagne contre la Carie, il 

donna aux chefs de son armée l’ordre d’amener 

leurs troupes à Sardes à un jour qu’il avait fixé ; 

parmi les chefs se trouvait Crésus, qui était 

l’aîné de ses fils et avait été désigné pour 

commander Adramytteion et la plaine de 

                                                
785 HÉRODOTE, I, 28-29. 
786 HÉRODOTE, I, 28-29. 



 181 

χρυσοῦς, στράτευµά τε ἤγειρε, καὶ πρῶτος εἰς 

τὴν κυρίαν ἡµέραν ἄγων ἔδειξε τῷ πατρὶ, καὶ 

συνεισέβαλεν εἰς τὴν Καρίαν. Κρείττων δὲ ἐξ 

ἐκείνου τοῦ ἔργου τῶν αὐτὸν διαβαλλόντων 

γίνεται. » 787  

 (Édition de É. PARMENTIER) 

Thèbes. […] Avec mille statères d’or, Crésus 

réunit une armée et, arrivant le premier au jour 

fixé, parut devant son père et envahit la Carie 

avec lui ; par cette action, il l’emporta sur ses 

calomniateurs. »  

(Traduction de É. PARMENTIER)  

Concernant cette campagne montée par Alyatte, il est probable que Nicolas de 

Damas, en mentionnant la Carie, fasse en réalité référence aux cités grecques ioniennes 

comme Milet et Priène situées à la frange du pays carien.788  

Plutarque, de son côté, fait remonter l’intérêt lydien pour la Carie plus haut dans le 

temps. Il l’évoque en effet lorsqu’il rapporte que Gygès avait déjà reçu le concours 

d’Arsélis de Mylasa789 lors de sa lutte contre Candaule/Myrsilos pour le trône de Lydie : 

« Διὰ τί τοῦ Λαβρανδέως Διὸς ἐν Καρίᾳ τὸ 

ἄγαλµα πέλεκυν ἠρµένον οὐχὶ δὲ σκῆπτρον ἢ 

κεραυνὸν πεποίηται; 

Ὅτι Ἡρακλῆς Ἱππολύτην ἀποκτείνας καὶ µετὰ 

τῶν ἄλλων ὅπλων αὐτῆς λαβὼν τὸν πέλεκυν 

Ὀµφάλῃ δῶρον δέδωκεν. Οἱ δὲ µετ´ Ὀµφάλην 

Λυδῶν βασιλεῖς ἐφόρουν αὐτὸν ὥς τι τῶν 

ἄλλων ἱερῶν ἐκ διαδοχῆς παραλαµβάνοντες, 

ἄχρι Κανδαύλης ἀπαξιώσας ἑνὶ τῶν ἑταίρων 

φορεῖν ἔδωκεν. Ἐπεὶ δὲ Γύγης ἀποστὰς 

ἐπολέµει πρὸς αὐτόν, ἦλθεν Ἄρσηλις ἐκ 

Μυλασέων ἐπίκουρος τῷ Γύγῃ µετὰ δυνάµεως, 

καὶ τόν τε Κανδαύλην καὶ τὸν ἑταῖρον αὐτοῦ 

διαφθείρει, καὶ τὸν πέλεκυν εἰς Καρίαν ἐκόµισε 

µετὰ τῶν ἄλλων λαφύρων. Καὶ Διὸς ἄγαλµα 

κατασκευάσας τὸν πέλεκυν ἐνεχείρισε, καὶ 

Λαβρανδέα τὸν θεὸν προσηγόρευσε· Λυδοὶ γάρ 

« λάβρυν » τὸν πέλεκυν ὀνοµάζουσι. »790  

(Édition de J. BOULOGNE) 

« Pourquoi la statue de Zeus Labrandeus, en 

Carie, le représente-t-elle brandissant une 

hache, au lieu d’un sceptre ou d’un trait de 

foudre ? 

C’est parce qu’Héraclès, après avoir tué 

Hippolyté, prit avec le reste de ses armes sa 

hache pour en faire don à Omphale. Les rois de 

Lydie, après Omphale, la portèrent au même 

titre que le reste des objets sacrés transmis par 

la voie de la succession, jusqu’au jour où 

Candaule, ne la jugeant pas digne de lui, la 

donna à porter à l’un de ses compagnons. Mais 

quand Gygès se révolta et entra en guerre 

contre lui [Candaule], arriva de Mylasa Arsélis 

pour aider Gygès de sa puissance, et il supprima 

Candaule ainsi que son compagnon et emporta 

la hache en Carie avec le reste des dépouilles. 

Et après avoir fait faire une statue de Zeus, il 

plaça la hache dans ses mains et appela le dieu 

                                                
787 NICOLAS DE DAMAS, F 65.  
788 C. RATTÉ 2009, p. 137, note 5. Pour les attaques d’Alyatte contre Milet et Priène, voir supra. 
789 Sur Mylasa, voir Annexe II, fiche 5.2. 
790 PLUTARQUE, Étiologies grecques, 45 (302a). 



 182 

Labrandeus. Les Lydiens donnent, en effet, à la 

hache le nom de labrys. » 

(Traduction de J. BOULOGNE) 

 

Ce témoignage du philosophe béotien semble n’être qu’un récit étiologique et 

étymologique expliquant la raison de la présence d’une double hache entre les mains de la 

statue de Zeus dans ce sanctuaire, ainsi que l’origine même du nom de Labraunda. 

Si les détails de cette histoire n’ont aucune valeur historique, il semble néanmoins que 

l’origine lydienne du mot labrys soit plausible.791  

Ce récit de Plutarque permet donc d’envisager que les contacts entre les 

Mermnades et les Cariens aient pu remonter au règne de Gygès. Ce dernier aurait entretenu 

des liens suffisamment étroits avec des Cariens pour pouvoir compter sur leur aide 

armée.792 Il se pourrait que des liens d’amitié aient été tissés entre le Mermnade et les 

Cariens qui, ainsi, se devaient d’apporter assistance à leur ami en cas de besoin.793 

Quoi qu’il en soit, il est avéré que les soldats cariens étaient reconnus en tant que 

mercenaires, et ce dès le IXe siècle ACN.794 Déjà au VIIe siècle ACN, le terme de carien 

était utilisé comme synonyme de « mercenaire ».795 

Malheureusement, nous ignorons quelle pouvait être la nature des relations ainsi 

que la teneur des accords passés entre les rois lydiens et les divers dynastes de Carie sous 

les règnes de Gygès, Ardys et Sadyatte. Nous ignorons aussi sous quelle forme les 

combattants étaient rétribués. En tout cas, on notera que la monnaie ne fait son apparition 

que sous le règne d’Alyatte, soit à la fin du VIIe siècle ACN.796 Quant à cet Alyatte, nous 

apprenons par Hérodote qu’il avait épousé une carienne, la mère de Crésus.797 On peut 

donc envisager des relations d’amitié faites de mariages dynastiques impliquant des 

obligations d’aide réciproque. 

 

                                                
791 A. LAUMONIER 1958, p. 85 ; J. G. PEDLEY, 1974, p. 96 ; C. RATTÉ 2009, p. 137. 
792 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 23. 
793 G. HERMAN 1987, p. 30 ; et supra. 
794 LIVRE DES ROIS, II, XI.4, 19. A. HERDA 2013, p. 447. 
795 ARCHILOQUE, Frgt 216 (West). A. HERDA 2013, p. 447. 
796 Sur le sujet, voir par exemple A. RAMAGE et P. CRADDOCK 2000, p. 18 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 75. 
797 HÉRODOTE, I, 92. 



 183 

Nous avons souligné plus haut que la Carie de l’époque archaïque était faite de 

villages et de centres fortifiés comme Mylasa, Caunos et Pédasa avec à la tête de chacun 

un dynaste local.798 Cependant, nous ignorons de quel centre et de quelle famille provenait 

la mère de Crésus. 

À la faveur des fouilles réalisées à Sardes, des inscriptions et des graffitis en carien  

ont été retrouvés. Ces documents épigraphiques s’étalent entre le milieu du VIIe siècle et le 

milieu du VIe siècle ACN.799 Il est donc probable que les souverains lydiens, dès Gygès, 

aient entretenu des relations cordiales avec les dynastes cariens. Il ne faut pas oublier non 

plus le sanctuaire de Zeus Carios à Mylasa, dans lequel seuls les Cariens, Lydiens et 

Mysiens pouvaient pénétrer, car comme le déclare Hérodote 800  ces trois peuples 

descendaient respectivement des trois frères : Car, Lydos et Mysos. 

La présence de maçons cariens à Sardes est également attestée par certaines de 

leurs marques gravées sur les blocs de pierre de la muraille du VIe siècle ACN (Fig. 60).801 

Selon Christopher Ratté, ceux-ci auraient été des prisonniers de guerre, main d’œuvre déjà 

utilisée par Darius à Persépolis, là où des Ioniens, des Cariens et des Lydiens furent 

employés pour la réalisation de travaux édilitaires.802 Concernant l’Égypte, Christopher 

Ratté ajoute que les Cariens, dont la présence est assurée là-bas par la découverte de 

marques de maçons, pourraient également avoir été des prisonniers de guerre, après avoir 

été enrôlés comme mercenaires par le pharaon. Si l’on suit cette hypothèse, des sorts 

différents sont accordés aux Cariens entre eux mais aussi aux Ioniens, à qui le roi d’Égypte 

Psammétique confia des terres.803 De notre côté, nous préférons considérer, tout comme H. 

Klinkott,804 ces Cariens comme étant appelés par les souverains lydien, perse et égyptien à 

venir travailler pour leur compte en tant que travailleurs spécialistes.  

Notons toutefois que nous n’avons aucun indice (littéraire ou archéologique) quant 

à l’utilisation de prisonniers de guerre de la part des Mermnades. 

 

                                                
798 A. MASTROCINQUE 1979, p. 8-9 ; A. BRESSON 2007, p. 212 ; O. HENRY 2009, p. 19 ; B. VERGNAUD 2012, 
p. 50-61. 
799 J. G. PEDLEY 1974, p. 97 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 86-87 ; A. HERDA 2013, p. 458. 
800 HÉRODOTE, I, 171. 
801 C. RATTÉ 2009, p. 138 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 86-87 ; A. HERDA 2013, p. 453-458. 
802 C. RATTÉ 2009, p. 138. Cependant, Christopher Ratté reconnaît l’hypothèse selon laquelle il est possible 
que les sculpteurs de pierre et les maçons aient été engagés pour leur expérience. Mais pour lui, cela n’est pas 
forcément le cas. 
803 HÉRODOTE, II, 154. 
804 H. KLINKOTT 2009, p. 150-152. 



 184 

Pour appuyer cette idée, il semble que les marques de Cariens du VIe siècle ACN, 

retrouvées dans les carrières de marbre de Belevi près d’Éphèse, aient été réalisées par des 

artisans engagés pour leur expérience reconnue.805 Dans ce cas-ci, ces Cariens auraient 

œuvré pour la réalisation de l’Artémision financé par Crésus. Par conséquent, ceux-ci 

travaillaient pour le compte du roi lydien qui avait probablement imposé à la Carie, 

selon le témoignage d’Hérodote,806 le paiement d’un tribut.  

Pour en revenir à Alyatte, il est probable que la présence de Cariens à Sardes soit 

liée à son union avec une Carienne807 qui sera la mère du dernier Mermnade.  

Une première hypothèse expliquant ce mariage serait qu’Alyatte désirait consolider 

les liens d’amitié qui unissaient, dès Gygès, la maison des Mermnades à certains dynastes 

de Carie. Par la même occasion, Alyatte pouvait ainsi bénéficier de l’envoi de troupes 

armées cariennes à Sardes en cas de besoin, selon les usages établis par leurs accords 

d’amitié.808 De même, il est possible qu’Alyatte entendit faciliter l’engagement des maçons 

et tailleurs de pierre cariens pour les travaux édilitaires entrepris dans la capitale lydienne. 

Étant donné les possibles relations cordiales qu’entretenaient les rois lydiens avec 

les Cariens avant le règne de Crésus, il est envisageable qu’Alyatte ne leur ait pas imposé 

le versement d’un tribut. Il est probable que ce soit Crésus, comme le souligne Hérodote, 

qui ait initié cette pratique, notamment avec les cités grecques de la côte d’Asie 

Mineure.809 

Une seconde hypothèse serait qu’Alyatte ait bel et bien mené une campagne en 

Carie (et non contre les cités grecques sises à la frange carienne) tout comme le rapporte 

Nicolas de Damas.810 À la suite de cette campagne, le roi lydien aurait conclu un accord 

comprenant un mariage avec une princesse carienne (la mère de Crésus) et aurait imposé le 

versement d’un tribut.  

 

 

 

                                                
805 M. KERSCHNER et W. PROCHASKA 2011, p. 126-127 ; A. HERDA 2013, p. 445. 
806 HÉRODOTE, I, 28. 
807 HÉRODOTE, I, 92. 
808 Voir G. HERMAN 1987, p. 30 et supra. 
809 HÉRODOTE, I, 6. 
810 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 



 185 

En effet, si Hérodote déclare que Crésus est le premier à avoir imposé cette pratique 

aux Grecs, aucune précision n’est apportée sur les autres peuples sous sa domination. Il est 

donc possible qu’Alyatte soit le premier, après sa campagne carienne, à avoir obligé les 

Cariens à lui verser un tribut. Crésus aurait ainsi continué l’œuvre de son père en imposant, 

pour la première fois, cette pratique aux Grecs de la côte égéenne.  

Cependant, si l’on suit Nicolas de Damas, cette campagne carienne eut lieu alors 

que Crésus était déjà né puisqu’il était en charge d’administrer Adramytteion. 

Ainsi, le mariage inter-dynastique qui suivit cette campagne carienne ne peut avoir lié 

Alyatte à la mère de Crésus. Dès lors, si Alyatte mena une expédition armée contre la 

Carie afin de la soumettre et dont un mariage inter-dynastique scella des accords imposant 

le versement d’un tribut, elle ne put avoir eu lieu qu’au début de son règne.  

Si l’on suit cette hypothèse plus fragile, Nicolas de Damas, reprenant Xanthos, 

aurait donc consigné par écrit la campagne carienne du début du règne d’Alyatte mais en 

commettant une erreur de chronologie afin de la faire concorder avec son récit moralisateur 

sur la jeunesse démesurée de Crésus et le geste de générosité de son ami Pamphaès. 

Par conséquent, les maçons cariens à Sardes pourraient bien être, effectivement, des 

prisonniers de guerre comme le pense Christopher Ratté.811  Il se pourrait aussi que cet 

envoi d’artisans dans la capitale lydienne ait été considéré comme un tribut envoyé par les 

établissements cariens. 

Comme nous l’avons énoncé plus haut, nous ne possédons aucune information 

relative à l’identité de la mère de Crésus. Il se pourrait que celle-ci ait été originaire d’un 

centre carien important à l’Âge du Fer, peut-être, au vu de l’archéologie, Mylasa812 ou 

Pédasa813. 

Enfin, il existe une troisième hypothèse : Alyatte conclut un mariage inter-

dynastique au début de son règne afin de consolider les liens entre la maison mermnade et 

les dynastes cariens. Mais pour une raison inconnue, le roi lydien mena tout de même une 

expédition contre la Carie en dépit des liens matrimoniaux. 

 

                                                
811 C. RATTÉ 2009, p. 138. 
812 Voir Annexe II, fiche 5.2. 
813 Voir Annexe II, fiche 5.3. 



 186 

Pour résumer, trois solutions s’offrent à nous : soit Alyatte a mené une campagne 

contre la Carie au début de son règne et, à la suite de celle-ci, se serait lié à une princesse 

carienne et aurait imposé le versement d’un tribut de la part des Cariens ; soit le père de 

Crésus n’a pas mené de campagne contre les Cariens, mais aurait pris pour épouse une 

carienne afin de consolider les relations qui unissaient les souverains Mermnades aux 

dynastes de Carie ; ou bien Alyatte prit pour épouse une carienne au début de son règne, 

mais fit tout de même campagne en Carie pour une raison inconnue. Dans le premier cas, 

les maçons cariens présents à Sardes pourraient être considérés comme des prisonniers de 

guerre. Mais dans les trois cas, leur présence pourrait s’expliquer par le fait que le roi 

lydien engagea des maçons expérimentés et reconnus. De même, dans la première 

hypothèse, Alyatte aurait pu réclamer comme tribut un contingent carien dans son armée 

afin de mener campagne ; dans la deuxième et troisième, les Cariens auraient été envoyés, 

en cas de besoin, au roi lydien comme le veulent les accords d’hospitalité. 

Un argument va cependant à l’encontre de la première hypothèse : l’épouse 

d’Alyatte était carienne. Or les mariages inter-dynastiques n’avaient lieu qu’entre 

personnes et familles de même rang afin, comme le souligne Hérodote,814 de consolider 

des relations diplomatiques.815 On sait qu’Alyatte prit comme épouse une princesse mède à 

la suite de la « bataille de l’éclipse »,816 ainsi qu’une femme issue de l’aristocratie grecque 

plausiblement après sa campagne contre Milet.817 Ces deux campagnes n’ayant livré aucun 

vainqueur, les belligérants ont donc conclu des accords en tant qu’égaux. Ainsi, il est fort 

peu vraisemblable qu’Alyatte ait pris pour épouse une femme d’un peuple soumis et 

subordonné à Sardes.818 Notons qu’Hérodote emploie le terme γυναικὸς pour qualifier les 

épouses ionienne et carienne d’Alyatte. Il s’agit par conséquent d’épouses légitimes. Il est 

néanmoins possible que le père de Crésus ait eu des concubines (παλλακαί) et que parmi 

celles-ci se trouvaient des Cariennes, mais rien ne permet de le prouver. 

L’hypothèse la plus plausible serait donc que le père de Crésus se soit lié à une 

carienne afin de fortifier les liens qui unissaient les Cariens aux Mermnades depuis Gygès. 

                                                
814 HÉRODOTE, I, 74 : « […] sans de forts liens de parenté, les accords n’ont d’ordinaire ni force ni 
permanence […] ». 
815 G. HERMAN 1987, p. 36-37 ; E. SCHEID-TISSINIER 2007, p. 3. 
816 Voir infra et HÉRODOTE, I, 74. 
817 Voi supra et HÉRODOTE, I, 22. 
818 Sur les mariages inter-dynastiques dans l’Empire perse, voir P. BRIANT 1996, p. 34-35. Sur les mariages 
hittites : T. BRYCE 2002, p. 119-133. 



 187 

Concernant Crésus, carien par sa mère et lydien par son père, il semble qu’il ait 

réussi à imposer sa domination sur la Carie comme le souligne Hérodote.819 Comme le 

signale Alain Bresson,820  la pénétration en Carie était plus aisée par le nord depuis la 

vallée du Méandre que depuis la côte. C’est la raison pour laquelle les Lydiens (et à leur 

suite les Perses) ont pu facilement s’en rendre maîtres.  

Il faut préciser que les sources sont muettes sur le mode et le moment de 

l’assujettissement des peuples « barbares » (non-grecs) par Crésus. Au vu de l’archéologie, 

la présence lydienne à l’intérieur des terres de Carie est formellement attestée. Sur le site 

d’Aphrodisias,821 une inscription du Ve ou IVe siècle ACN ainsi que des céramiques 

lydiennes datant de la première moitié du VIe siècle ACN ont été mises au jour.822  

Christopher Ratté ajoute que de la vaisselle lydienne devait être réalisée sur place 

(outre les imports provenant de Lydie). Dès lors, la présence d’artisans lydiens à 

Aphrodisias serait prouvée par les résultats issus de l’archéologie. L’inscription en langue 

et alphabet lydiens retrouvée sur le site pourrait provenir d’une pierre tombale, ce qui 

appuierait encore une fois la thèse de la présence de Lydiens à cet endroit ainsi qu’en Carie 

continentale.823 Vu la qualité de la céramique retrouvée sur l’acropole, les archéologues 

pensent que les Lydiens présents à Aphrodisias auraient été des membres de l’élite.824  

Dans tous les cas, l’influence lydienne dans la région d’Aphrodisias continuera 

sous les Achéménides. Des tumulus de cette période ont été recensés et montrent une 

influence lydienne sur l’aristocratie locale qui voulait imiter celle de Sardes sous les 

Mermnades.825  

Sur ces constatations, il semble qu’au VIe siècle ACN, la Carie était effectivement 

tombée dans la sphère d’influence lydienne. Les Mermnades auraient assuré leur contrôle 

en s’appuyant sur l’aristocratie lydienne présente en Carie (comme à Aphrodisias) et les 

dynastes cariens à la tête de communautés fortifiées (comme à Mylasa et Pédasa).  

                                                
819 HÉRODOTE, I, 28-29. 
820 A. BRESSON 2007, p. 212. 
821 Voir Annexe II, fiche 5.1 « Aphrodisias ». 
822 J. G. PEDLEY 1976, p. 96 ; C. RATTÉ 2009, p. 140 ; N. MAC SWEENEY 2011, p. 88, 175-176. Pour 
l’inscription en lydien : O. CARRUBA 1970, p. 195-196. 
823 C. RATTÉ 2009, p. 140-141. 
824 C. RATTÉ 2009, p. 140-141 ; N. MAC SWEENEY 2011, p. 177-178. 
825 C’est l’hypothèse de Christopher Ratté qui préfère voir une imitation de l’aristocratie de la région 
d’Aphrodisias plutôt qu’une colonisation lydienne dans la région (idée de Olivier Henry). Voir C. RATTÉ 
2009, p. 144-145.  



 188 

Il est possible que l’installation d’aristocrates lydiens dans des centres cariens se soit 

réalisée dès le règne d’Alyatte, à la faveur des relations amicales que ce dernier entretenait 

avec les Cariens. Sous Crésus, l’ensemble des Cariens se serait peut-être soumis de son 

plein gré directement au nouveau roi lydien – de souche carienne – sans livrer le moindre 

combat. Soulignons que les fouilles archéologiques n’ont livré aucune trace de conflit. 

Une fois dans le giron de Crésus, la Carie s’est vue imposer le versement d’un 

tribut à Sardes. Celui-ci devait sans doute être organisé et collecté par les dynastes locaux 

et les aristocrates lydiens présents dans les centres cariens. Tout comme les cités 

grecques,826 les Cariens devaient fournir, outre un tribut, des troupes militaires pour les 

nombreuses campagnes du dernier des Mermnades.  

Sans doute des troupes cariennes se cachent-elles derrière le terme de 

ξεινικοί employé par Hérodote pour qualifier les troupes auxiliaires lors de la campagne de 

Crésus contre Cyrus.827 Comme nous l’avons vu, ce terme renvoie plutôt à des troupes 

étrangères plutôt qu’à des « mercenaires » (ἐπικούροι) engagés contre le versement d’une 

solde. 

Notons qu’il est probable que Crésus connaissait la langue carienne et qu’il n’avait 

pas le besoin de recourir aux interprètes vraisemblablement présents à la cour de Sardes.828 

 

b) L’Éolide et la Mysie 

 

Comme nous l’avons développé dans notre chapitre liminaire, l’Éolide est la région 

située juste au nord de l’Ionie ; la Mysie se situe quant à elle au nord-est de l’Éolide.829 

Toujours selon l’historien d’Halicarnasse,830 ces deux régions étaient tombées sous la 

coupe des Lydiens et se trouvaient sous la sujétion de Crésus. 

 

                                                
826 Voir supra. 
827 HÉRODOTE, I, 77. 
828 A. HERDA 2013, p. 463. 
829 Voir supra 1.2.4. 
830 HÉRODOTE, I, 28-29. 



 189 

Les sources écrites mentionnant le contrôle lydien sur ces régions d’Asie Mineure 

sont assez pauvres. Les seuls témoignages qui nous sont parvenus sont ceux d’Hérodote, 

déjà mentionnés ci-dessus, et le fragment 65 de Nicolas de Damas.831 

Ce dernier nous apprend que Crésus avait été gouverneur (ἄρχων) de la cité 

d’Adramytteion avant de monter sur le trône de Sardes.  

Nous avons déjà traité du cas d’Adramytteion plus haut dans notre travail.832 

Nous avons vu que cette cité serait une fondation lydienne, 833  son nom faisant 

probablement référence à Adramys, demi-frère d’Alyatte et oncle de Crésus.834 Nous avons 

vu qu’il est possible que Sadyatte ait placé son fils illégitime (νόθος) Adramys à la tête de 

la cité afin de surveiller les derniers Cimmériens qui s’étaient installés à Antandros et dont 

Alyatte achèvera l’expulsion.835  

Le dynaste ou gouverneur (ἄρχων) à la tête d’Adramytteion devait sans doute 

veiller à la bonne administration de la région riche en minerais aurifères dont les mines 

d’or (notamment Astyra, en Troade et Atarnée en Éolide)836 étaient probablement sous le 

contrôle royal.837 

Cette région étant sensible, le dynaste à la tête de la cité provenait directement de la 

famille royale des Mermnades. 

Plus au sud, la cité de Cymé aurait été en contact avec les Lydiens dès les 

Héraclides, dynastie ayant précédé les Mermnades. En effet, on apprend par Nicolas de 

Damas838 que le roi Ardys, fils d’Adyatte, aurait trouvé refuge à Cymé. Celui-ci régnait sur 

la Lydie conjointement avec son frère Cadys. Après l’assassinat de son frère par sa belle-

sœur (avec le concours de son amant Spermos), Ardys fut chassé de Lydie. Toujours selon 

Nicolas de Damas, on apprend que Spermos, déclaré roi par l’ex-femme de Cadys, 

fut assassiné par un certain Kersès qui fut lui-même occis par un dénommé Thyessos. 

Ce dernier était le propriétaire de l’auberge (καπηλεῖον) Hermaiou-Thyessou. Celle-ci, 

plus tard, prit le nom d’Hermokapeleia.839 

                                                
831 NICOLAS DE DAMAS, F 65. 
832 Voir supra 2.3. 
833 STRABON, XIII, 1, 65. 
834 NICOLAS DE DAMAS, F 63. 
835 HÉRODOTE, I, 16. 
836 STRABON XIII, 1, 23 et XIV, 5, 28. 
837 C. TALAMO 1979, p. 95 et 147 ; A. RAMAGE 2000, p. 20-23 et L. RUBINSTEIN 2004, p. 1038.  
838 NICOLAS DE DAMAS, F 49.  
839 Voir Annexe II, fiche 3.3 « Thyessos ». 



 190 

Cymé, cité côtière, était la tête de pont d’une voie de communication reliant Sardes 

à la mer Égée en longeant le fleuve Hermos.840 Étant assez isolée du reste des cités 

grecques de l’Ionie à cause de la chaîne de l’Ida, Cymé s’est tournée vers l’est et a noué 

très tôt des contacts avec les Lydiens.841 C’est sans doute afin d’avoir un accès à la mer 

que les Héraclides, déjà, avaient tissé des liens avec les autorités de Cymé. Sur base du 

récit de Nicolas de Damas, on peut émettre l’hypothèse que les Lydiens et Cyméens 

entretenaient des relations d’amitié et d’hospitalité (ξενία), raison pour laquelle Ardys est 

venu se réfugier sur le territoire de Cymé. 

Cette relation d’hospitalité aurait perduré jusqu’à l’incorporation de la cité dans 

l’empire perse. En effet, on trouve chez Hérodote un indice de ces rapports entretenus 

entre les Lydiens et les autorités de Cymé, lorsqu’à la suite de la chute de Sardes, 

un certain Pactyès en charge du transport en Perse du trésor de Crésus tenta de soulever les 

Lydiens contre la nouvelle autorité perse.842 Lorsqu’il apprit qu’une armée était en marche 

contre sa rébellion, Pactyès prit la fuite et se réfugia dans la cité d’Éolide. Une fois à 

l’intérieur de la cité, les Perses sommèrent les Cyméens de leur livrer Pactyès. 

Ces derniers, afin de savoir s’ils devaient effectivement accéder à leur demande, 

envoyèrent deux ambassades au sanctuaire des Branchides sur le territoire de Milet. 

Toutes deux conseillèrent aux Cyméens de remettre Pactyès aux nouveaux maîtres de 

Sardes. Cependant, ne désirant ni le livrer ni lui fournir un asile (ce qui aurait provoqué un 

siège des Perses), les Cyméens envoyèrent Pactyès à Mytilène sur l’île de Lesbos.843 

Si les Branchides ont enjoint les Cyméens de livrer Pactyès au général perse 

Mazarès, c’est que la cité de Milet avait conclu un accord (ὅρκιον) sous forme de serments 

avec Cyrus. Cette dernière ne désirait pas mettre à mal ces accords et se voir assiégée par 

les troupes perses.844 De plus, comme le souligne Pierre Briant,845 il semble que Cyrus fut 

désireux d’entretenir de bonnes relations avec le sanctuaire (comme l’avait fait Crésus 

avant lui), comme il le fera également avec le sanctuaire d’Aulai près de Magnésie du 

Méandre dont un document de l’époque de Darius (ML 12) rappelle les bienfaits de ses 

ancêtres envers le sanctuaire.  

                                                
840 Voir supra 1.2.5. G. A RADET 1893, p. 108 ; J. M. BALCER 1984, p. 39 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 40. 
841 J. M. BALCER 1984, p. 39 et 83. 
842 HÉRODOTE, I, 153-161. 
843 HÉRODOTE, I, 160. 
844 HÉRODOTE, I, 141. 
845 P. BRIANT 1996, p. 47-48. 



 191 

Comme dit plus haut, il apparaît que la raison pour laquelle Pactyès se réfugia à 

Cymé est que les Lydiens et les autorités de Cymé846 entretenaient des liens d’hospitalité. 

C’est aussi en raison des liens d’hospitalité  entre les Lydiens et les autorités de Cymé que 

les Cyméens refusèrent de livrer leur suppliant (τὸν ἱκέτην) et préférèrent l’envoyer à 

Mytilène. 

Ces liens tissés dès l’époque des Héraclides devaient probablement permettre aux 

Lydiens d’avoir un accès direct à la mer. En effet, Cymé était dès le VIIIe siècle ACN une 

cité majeure d’Éolide.847  

Les fouilles entreprises entre 2001 et 2011 par les archéologues italiens de 

l’Università della Calabria ont permis de révéler de nombreux tessons de céramiques de 

Corinthe, d’Eubée, de Samos et de Chios des VIIIe et VIIe siècles ACN. Ces importations 

traduisent un intense trafic maritime entre Cymé et le reste de l’Égée à cette période.848  

Avec cet accès à la mer, les Lydiens entendaient bénéficier des réseaux 

commerciaux de Cymé en Égée mais aussi de ceux de ses colonies (la cité était également 

la métropole de Sidé en Pamphylie, de Kébréné en Troade, et d’Ainos en Thrace). 

Sans oublier que le commerce de métal, peaux, métaux transformés (orfèvrerie), 

céramiques (avec contenant) et produits issus de l’agriculture était pratiqué à Cymé.849  

Cette atmosphère propice au commerce et aux échanges aurait encouragé les 

Lydiens à se nouer d’amitié avec les Cyméens, dès les Héraclides. Sous les Mermnades, 

des échanges furent toujours réalisés, comme en témoignent des lydions datant du VIIe et 

VIe siècles ACN qui furent retrouvés dans les nécropoles de Cymé.850  

 

 

 

 

 

                                                
846 Peut-être un tyran (aisymnète). Voir le fragment d’Aristote de sa Constitution de Cymé : ARISTOTE, 
Fragment 524 (V. Rose). Voir notamment J. LABARBE 1971, p. 500. 
847 Voir Annexe II, fiche 3.5 « Cymé ». 
848 A. LA MARCA et S. MANCUSO 2013 ; L. A. SCAZOTTA HÖRICHT 2012, p. 19-39 ; 2014, p. 118. 
849 A. MELE 2004, p. 27-32 ; 2005 ; L. A. SCAZOTTA HÖRICHT 2014, p. 118. 
850 A. LA MARCA et S. MANCUSO 2013, p. 23. 



 192 

Lors du règne de Crésus, il semble que la cité soit tombée dans l’escarcelle 

lydienne et qu’elle ait dû payer un tribut au roi lydien. Hérodote ne fait aucune exception 

parmi les Éoliens lorsqu’il mentionne les peuples soumis à Sardes. 851  Cependant, 

le moment où la cité tomba dans le giron lydien nous est totalement inconnu. Au vu de 

l’archéologie, Cymé ne possédait pas de murs d’enceinte au VIe siècle ACN.852 De même, 

Hérodote ne fait pas mention d’un mur de fortification protégeant la cité lorsqu’il traite du 

sort réservé à Pactyès.853 De plus, l’archéologie n’a livré aucune trace de siège ou de 

conflit aux abords de la cité. Il semblerait donc que Cymé soit tombée dans la sphère 

d’influence lydienne sans la moindre violence. 

Il est possible que Cymé se soit livrée de son propre gré aux rois lydiens, 

probablement sous Crésus, et que ce dernier n’ait pas eu le besoin de dénoncer 

formellement les accords de ξενία qui avaient été noués entre les autorités de Cymé et ses 

prédécesseurs, un peu comme ce fut le cas à Milet. Une fois que la cité fut entrée dans la 

zone d’influence lydienne, le souverain mermnade lui imposa le paiement d’un tribut à 

l’instar des autres cités grecques de la côte égéenne. En agissant ainsi, les Cyméens 

entendaient peut-être éviter à leur cité de subir une attaque lydienne. 

Concernant les autres cités d’Éolide déjà répertoriées dans notre chapitre liminaire 

(Aigai, Larisa et Pergame), il faut savoir qu’elles ne sont pas mentionnées explicitement 

dans les sources littéraires comme faisant partie de l’empire lydien. Cependant, comme 

évoqué plus haut, Hérodote ne cite aucune exception lorsqu’il déclare que Crésus avait 

soumis les Éoliens et les Mysiens.854  

Ainsi, ces cités actives durant la période archaïque devaient faire également partie 

de la sphère d’influence lydienne avant que Sardes ne tombe entre les mains des Perses. 

 

 

 

                                                
851 HÉRODOTE, I, 6 et 28-29. 
852 Voir L. RUBINSTEIN 2004, p. 1044 ; A. MELE 2004 ; A. MELE 2005 ; A. LA MARCA et S. MANCUSO 
2013 ; et Annexe II, fiche 3.5. 
853 HÉRODOTE, I, 160. 
854 HÉRODOTE, I, 6 et 28-29. 



 193 

À Pergame, les fouilles ont livré des traces de la période archaïque,855 et notamment 

des inscriptions en lydien.856 La cité aurait donc abrité une population lydienne ou 

lydophone, ce qui tendrait à prouver que la cité était bel et bien tombée dans le giron de 

Sardes. Cependant, tout comme à Larisa et Aigai, les fouilles archéologiques de Pergame 

n’ont livré aucun indice d’un quelconque siège ou lutte armée entre la population de ces 

cités et les Lydiens.857 Ces derniers auraient donc imposé leur domination de manière 

pacifique. 

 

c) La Troade 

 

Commençons tout d’abord par souligner que les sources anciennes qui témoignent 

de contacts entre la Troade et les Lydiens sont, comme pour l’Éolide et la Mysie, 

assez ténues. En réalité, seul Strabon, au Ier siècle ACN, nous apporte des détails sur cette 

région sous le règne des Mermnades. 

Selon lui, cette zone semble être tombée très tôt dans l’escarcelle lydienne. 

L’auteur nous transmet que : 

 

« Ἄβυδος δὲ Μιλησίων ἐστὶ κτίσµα 

ἐπιτρέψαντος Γύγου τοῦ Λυδῶν βασιλέως· ἦν 

γὰρ ἐπ’ ἐκείνῳ τὰ χωρία καὶ ἡ Τρῳὰς ἅπασα, 

ὀνοµάζεται δὲ καὶ ἀκρωτήριόν τι πρὸς 

Δαρδάνῳ Γύγας. » 858 

(Édition de S. RADT) 

« Abydos est une fondation des Milésiens avec 

l’accord de Gygès, roi de Lydie. En effet, toute 

cette région et l’ensemble de la Troade, était 

sous son contrôle. Un cap, proche de Dardanos, 

est aussi nommé selon son nom. »  

(Traduction de l’auteur) 

 

Ainsi, selon cet auteur, l’ensemble de la Troade était passé sous contrôle lydien dès 

le règne du premier Mermnade.  

                                                
855 Voir Annexe II, fiche 3.2 « Pergame ». 
856 C. H. ROOSEVELT 2009, p. 259. Sur cette inscription, voir R. GUSMANI 1986. 
857 Voir Annexe II, fiches 3.4 « Aigai » et 3.6 « Larisa sur l’Hermos ». 
858 STRABON, XIII, 1, 22. 



 194 

Strabon nous apprend également que près de Cyzique, sur la montagne de Térée, 

les rois lydiens et perses par la suite possédaient un parc pour la chasse (θήρα).859 De plus, 

il nous transmet que Thébé avait vu l’arrivée de colons lydiens, lorsque les Cimmériens 

(qu’il nomme Trères) et les Phrygiens s’accaparaient respectivement la région d’Abydos et 

celle de Cyzique : 

 

« Τότε µὲν οὖν τοιαῦτα ὑπῆρχεν, ὕστερον δὲ 

ἠκολούθησαν µεταβολαὶ παντοῖαι. Τὰ µὲν γὰρ 

περὶ Κύζικον Φρύγες ἐπῴκησαν ἕως 

Πρακτίου, τὰ δὲ περὶ Ἄβυδον Θρᾷκες· ἔτι δὲ 

πρότερον τούτων ἀµφοῖν Βέβρυκες καὶ 

Δρύοπες· τὰ δ´ ἑξῆς Τρῆρες, καὶ οὗτοι 

Θρᾷκες· τὸ δὲ Θήβης πεδίον Λυδοί, οἱ τότε 

Μῄονες. » 860 

(Édition de S. RADT) 

« Elle était la division de la Troade (au temps 

d'Homère) ; mais plus tard différents évènements 

survinrent, qui changèrent complètement l'état 

politique du pays. Les Phrygiens envahirent le 

territoire de Cyzique jusqu'au Practius, et les 

Thraces le territoire d'Abydos, succédant les uns 

et les autres à des envahisseurs plus anciens, aux 

Bébryces, aux Dryopes ; d'autres Thraces, 

connus sous le nom de Trères, occupèrent de 

même le pays qui fait suite à Abydos ; enfin la 

plaine de Thébé reçut des colons lydiens (ou, 

comme on disait alors, méoniens). » 

(Traduction de A. TARDIEU) 

 

Pour Ilion, certains érudits ont cru voir dans le témoignage de Strabon861 la 

présence d’une garnison lydienne.862 En réalité, ceux-ci se basaient sur l’analogie avec le 

passage du même auteur relatant le déplacement de population qu’aurait opéré Crésus à 

                                                
859 STRABON, XIII, 1, 17 : Τὸ δὲ Τηρείης ὄρος οἱ µὲν τὰ ἐν Πειρωσσῷ ὄρη φασὶν ἃ ἔχουσιν οἱ Κυζικηνοὶ τῇ 
Ζελείᾳ προσεχῆ, ἐν οἷς βασιλικὴ θήρα κατεσκεύαστο τοῖς Λυδοῖς, καὶ Πέρσαις ὕστερον, « Pour ce qui est de 
la montagne de Térée, les uns la reconnaissent dans cette suite de hauteurs du canton de Pirossos, voisines de 
Zélia, mais dépendantes du territoire de Cyzique, où les rois de Lydie, et plus tard ceux de Perse, 
entretenaient un parc pour leurs chasses » (A. TARDIEU).  
860 STRABON, XIII, 1, 8.  
861 STRABON, XIII, 1, 25 : Καὶ ἄλλοι δὲ ἱστοροῦσι πλείους µεταβεβληκέναι τόπους τὴν πόλιν, ὕστατα δ´ 
ἐνταῦθα συµµεῖναι κατὰ Κροῖσον µάλιστα. Τὰς δὴ τοιαύτας µεταβάσεις εἰς τὰ κάτω µέρη τὰς τότε 
συµβαινούσας ὑπολαµβάνω καὶ βίων καὶ πολιτειῶν ὑπογράφειν διαφοράς, « Ajoutons qu'au dire de maint 
historien, Ilion se serait déplacée plus d'une fois avant de se fixer (vers l'époque de Crésus à peu près) dans 
les lieux qu'elle occupe aujourd'hui. Or, je le répète, à chacun de ces déplacements, qui, partant des lieux 
hauts, entraînaient les populations vers la plaine, correspondait probablement un changement marqué dans le 
genre de vie de ces populations et dans leur gouvernement » (A. TARDIEU).  
862 Notamment G. A. RADET 1893, p. 213 ; B. VERGNAUD 2012, p. 289. 



 195 

Éphèse.863 Or nous avons vu plus haut que ce passage ne trouvait aucune confirmation 

d’un point de vue archéologique. 

À Ilion, la même constatation s’impose : rien ne permet d’avancer l’idée que la 

population fut délogée par Crésus pour s’installer en contrebas de l’acropole. Rien ne 

permet donc de penser que, selon les dires de Strabon, des garnisons lydiennes s’étaient 

installées à Ilion ainsi qu’à Éphèse. Seuls quelques fragments de céramiques lydiennes ont 

été retrouvés sur le site de l’antique Troie.864 

En réalité, à en croire l’archéologie, seul le site d’Ilion semble avoir été prospère 

dès le VIIIe siècle ACN.865 Malgré une période de déclin (dû à la destruction partielle du 

site lors d’un tremblement de terre) entre ca. 650 et 625 ACN, Ilion s’est de nouveau 

développée dès cette date. Elle a ainsi vu la reconstruction de ses lieux de culte et le 

développement de liens étroits avec la colonie athénienne de Sigée.866 Concernant les 

autres sites repris dans les fiches en Annexes II, il apparaît que ceux-ci ne se développèrent 

et se fortifièrent qu’entre le VIIe et VIe siècles ACN. 

Ainsi, sur base du témoignage de Strabon mentionnant la présence des Cimmériens 

en Troade, il se pourrait que cette région, à la suite du déferlement de cette peuplade 

nomade aux VIIe et VIe siècles et la chute du royaume de Phrygie, ait vu la présence 

croissante de Lydiens venus s’installer dans cette zone. Par conséquent, les Lydiens 

auraient profité du vide laissé par les Cimmériens et auraient occupé867 la Troade sans 

livrer le moindre conflit. 

Cependant, force est de constater que les fouilles archéologiques n’ont livré aucun 

matériel lydien dans cette partie de l’Anatolie. Il est vrai que pour la plupart des sites, 

les vestiges de l’époque archaïque sont assez pauvres. Dès lors, il est difficile de s’appuyer 

essentiellement sur l’archéologie pour confirmer ou compléter les informations issues des 

sources anciennes. 

Si l’on revient aux propos d’Hérodote, ceux-ci ne mentionnent pas explicitement la 

Troade comme région soumise à Crésus.868 Le père de l’Histoire déclare que le fils 

d’Alyatte tenait en sa sujétion tous les peuples en deçà du fleuve Halys, notamment les 

                                                
863 STRABON, XIV, 1, 21. 
864 C. B. ROSE 2013, p. 52. 
865 Voir Annexe II, fiche 2.2 « Ilion ». 
866 C. B. ROSE 2013, p. 53-59 et C. C. ASLAN et E. PERNICKA 2013, p. 39. 
867 STRABON, XIII, 1, 8. 
868 HÉRODOTE, I, 28-29. 



 196 

Éoliens et Ioniens. Or, il semble que des Éoliens en provenance de Lesbos et des Ioniens 

de Milet s’étaient installés en Troade. En effet, Strabon rapporte qu’Assos aurait été fondée 

par Méthymne et qu’Hellanikos la qualifie d’éolienne, au même titre que Gargara et 

Lamponia.869 À Ilion, un chapiteau de type éolique a été révélé.870  

Il apparaît donc que cette zone était occupée par les Éoliens et Ioniens,871 ainsi que 

par des colons lydiens venus s’installer après l’arrivée des Cimmériens et la chute du 

royaume phrygien qui contrôlait une partie de cette région. Ainsi, sans nommer 

formellement la Troade, Hérodote laisse entendre que celle-ci était également passée sous 

domination lydienne. 

À croire Aristote, 872  c’est à Antandros, dans le sud de la Troade, que les 

Cimmériens s’installèrent, pendant cent ans, avant d’être chassés définitivement de 

l’Anatolie par Alyatte. 873  Cependant, il n’existe pour le moment aucune preuve 

archéologique de leur présence,874 les sources littéraires étant les seuls témoignages de la 

présence cimmérienne en Troade. 

Vu l’absence de preuves archéologiques formelles de la présence lydienne dans 

cette région, nous devons par conséquent nous tourner vers les sources littéraires. 

Comme remarqué ci-dessus, il semble que cette zone de l’Anatolie ait vu la présence de 

Lydiens dès le VIIe siècle ACN, à la suite du déferlement des Cimmériens et la chute du 

royaume de Midas. C’est sans doute pour cette raison que Strabon qualifie l’ensemble de la 

région comme étant sous la domination de Gygès. Pour le reste, la Troade est restée assez 

isolée, notamment en raison de la barrière naturelle de l’Ida qui la sépare de la Mysie et de 

l’Éolide. 875  Par conséquent, tout comme la Carie, les liens entre les différents 

établissements de Troade et les rois mermnades sont assez difficiles à tirer au clair. 

                                                
869 STRABON, XIII, 1, 58 : Φησὶ δὲ Μυρσίλος Μηθυµναίων κτίσµα εἶναι τὴν Ἄσσον, Ἑλλάνικός τε καὶ 
Αἰολίδα φησίν, ὥσπερ καὶ τὰ Γάργαρα καὶ ἡ Λαµπωνία Αἰολέων, « Suivant Myrsile, Assos aurait été fondée 
par les Méthymnéens. Hellanicus la qualifie en outre de ville aeolienne, au même titre que Gargara et que 
Lamponia » (A. TARDIEU). 
870 S. MITCHELL 2004, p. 1009 ; C. B. ROSE 2006, p. 189-190 ; B. VERGNAUD 2012, p. 237. 
871 S. MITCHELL 2004, p. 1000. 
872 ARISTOTE, fragment 478 = ÉTIENNE DE BYZANCE, s.v. Ἄντανδρος ; PLINE L’ANCIEN, Histoire naturelle, 
V, 32. 
873 HÉRODOTE, I, 16. 
874 Excepté un niveau de destruction de la ville daté de la première moitié du VIe siècle ACN, qui, pour les 
archéologues, pourrait être lié à l’expulsion des Cimmériens de la ville. Voir « Yolüstü Açması », in 
ANTANDROS KAZı BAŞKANLıĞı, ANTANDROS. Antik Kenti Kazıları, [en ligne], 
http://antandros.org/sectors/yolustu.html. (Page consultée le 22 février 2017) 
875 B. VERGNAUD 2012, p. 295-296. 



 197 

Toujours à lire Strabon, les Mermnades devaient tirer profit des gisements aurifères 

d’Astyra, 876  à proximité d’Abydos. Mais cette hypothèse n’est fondée que sur le 

témoignage du géographe qui mentionne la présence de mines d’or dans cette zone (celles-

ci étaient la source des richesses du roi Priam) et le fait que Gygès était le maître de toute 

la Troade.877  

Rien ne prouve archéologiquement que les Lydiens tiraient réellement profit des 

sources de métal précieux d’Astyra de Troade mais, selon Strabon encore, il est 

vraisemblable que les Mermnades pouvaient avoir montré quelque intérêt pour cette source 

de minerai tout comme ils le feront à Atarnée, Pergame et sur le Tmole en Éolide et en 

Lydie.878 

Il semble que malgré l’isolement dont bénéficiait la Troade, les rois de Lydie aient 

pu intervenir de manière sporadique dans la région : Crésus a détruit la ville de Sidène 

sur le Granique où s’était réfugié le tyran Glaucias,879 à proximité même de Cyzique où les 

rois lydiens auraient eu un parc pour la chasse.880 La fin du royaume phrygien, sous les 

coups des raids cimmériens, qui devait contrôler la région 881 a pu favoriser l’arrivée des 

Lydiens dans cette zone peu après la chute de Gordion. 

Grâce à son isolement, il semble que cette région ait bénéficié d’une liberté plus 

grande que l’Ionie où les cités ioniennes se sont retrouvées en contact direct avec les 

Lydiens. 

Au vu des résultats des fouilles archéologiques des différents sites de Troade, seule 

Ilion semble avoir acquis une certaine importance dès le VIIIe siècle ACN. Il est donc 

possible que les Mermnades aient tissés des liens avec cette cité afin, notamment, 

de pouvoir tirer profit des mines d’Astyra. Cependant, la nature même des liens entre les 

rois lydiens et Ilion nous échappe totalement. 

 

 

                                                
876 STRABON, XIV, 5, 28. 
877 STRABON, XIII, 1, 22. 
878 STRABON, XIV, 5, 28.  
879 STRABON, XIII, 1, 42. 
880 STRABON, XIII, 1, 17. 
881 STRABON, XIII, 1, 8. 



 198 

La relation entre Lampsaque et Crésus est un peu mieux connue. À lire Hérodote,882 

lors d’un conflit opposant Miltiade l’Ancien et la cité de Lampsaque (colonie phocéenne et 

milésienne),883 Crésus aurait sommé les Lampsaquéens de libérer Miltiade qu’ils avaient 

capturé en les menaçant de raser la ville.  

Ce passage qui serait un récit de propagande philaïde contiendrait néanmoins des 

éléments historiques :884 il serait ainsi possible que Crésus ait tissé des liens d’hospitalité 

avec Miltiade, tyran en Chersonèse, afin d’avoir accès aux mines aurifères de Thrace.885 

On  le voit, les rois lydiens n’intervinrent que sporadiquement dans les affaires de Troade.  

Sous Crésus, si l’on suit les propos d’Hérodote,886 les Ioniens et Éoliens d’Asie 

durent fournir un tribut à Sardes. Il faut toutefois noter que la méthode de soumission de 

ces cités à l’autorité de Sardes nous est totalement inconnue. Il est probable que les 

différents établissements de Troade qui voyaient la présence de Lydiens déjà depuis le VIIe 

siècle ACN aient livré de leur propre gré des dons gracieux à Crésus. Ce qui a pu passer 

par la suite, aux yeux des Grecs et d’Hérodote, comme étant le versement d’un tribut. 

Les dons envoyés à Sardes devaient sans doute être, entre autres, des dons en or, en raison 

de la présence des mines aurifères dans la région. 

Il est également possible que cette zone était administrée par les Lydiens depuis 

deux centres. D’une part le sud de la Troade avec les établissements de Gargara, 

Antandros, Assos et Lamponeia installés au sud de l’Ida et sur le golfe d’Edremit devait 

être contrôlé depuis Adramytteion (dont Crésus sera le gouverneur) ;887 d’autre part, 

l’ensemble de la côte égéenne et des rives de l’Hellespont avec les sites d’Achilléion, 

Abydos et Neandreia devait être administré depuis Ilion. Ce dernier centre devait ainsi 

s’assurer de la bonne extraction du minerai d’or des mines situées à proximité. 

Pour la zone située entre la face nord de l’Ida et le sud de la chaîne de montagne à 

l’est d’Abydos, c’est-à-dire la vallée du Granique, celle-ci devait être probablement sous le 

contrôle des Lydiens puisque c’est dans cet espace que l’on voit des actions de Crésus dès 

le début de son règne. 

                                                
882 HÉRODOTE, V, 37-38. 
883 C. B. ROSE 2008, p. 415 et F. MAFFRE 2006, p. 140-141. 
884 A. DUPLOUY 1999, p. 20. 
885 A. DUPLOUY 1999, p. 20, note 46 et M. M. AUSTIN 1990, p. 295. 
886 HÉRODOTE, I, 6. 
887 NICOLAS DE DAMAS F 65. 



 199 

On le voit, les liens entre cette région d’Anatolie et le royaume mermnade sont très 

difficiles à cerner. Les zones côtières, avec les établissements ioniens et éoliens, devaient 

probablement être administrées depuis Ilion et Adramytteion ; la vallée du Granique, 

beaucoup moins peuplée, devait être sous la coupe des Lydiens qui y intervinrent de 

manière ponctuelle. 

 

3.1.3 En résumé 
 

Cet examen des campagnes militaires lydiennes contre les établissements de la côte 

égéenne d’Asie Mineure montre combien ceux-ci doivent être étudiés au cas par cas. 

De même, on constate que chaque cité noua des liens singuliers avec les rois mermnades à 

l’issue de conflits, ou non.  

Pour l’Ionie, il est probable qu’Éphèse ne subit aucun siège de la part de Crésus, 

mais que la cité se livra au roi lydien sans combattre. Une fois tombée dans l’escarcelle 

lydienne, les Éphésiens durent livrer un tribut à Sardes contrairement à la situation en place 

sous les règnes des précédents Mermnades, durant lesquels les relations entre la cité 

ionienne et les rois lydiens étaient amicales. À la suite de la soumission de la cité, 

les Lydiens pouvaient bénéficier des réseaux commerciaux maritimes d’Éphèse, tandis que 

de son côté la cité pouvait tirer profit des voies terrestres commerciales. Il apparaît que si 

Crésus finança en partie la reconstruction de l’Artémision, c’était probablement afin de 

réaffirmer le caractère anatolien du sanctuaire qui voyait la présence grecque de plus en 

plus prégnante.  

Milet, de son côté, dut subir une longue guerre contre Sadyatte et Alyatte. Il est par 

ailleurs vraisemblable que celle-ci, contrairement à ce que déclare Hérodote, ne dura pas 

douze années. À la suite de ce conflit, Thrasybule de Milet ainsi qu’Alyatte conclurent des 

accords d’hospitalité avec l’obligation pour la cité d’envoyer des contingents militaires au 

père de Crésus en cas de besoin (ξενία καὶ συµµαχία). Tout comme avec Éphèse, 

ces accords permettaient à Sardes de bénéficier des réseaux commerciaux de Milet qui, 

pour sa part, entendait exploiter les routes commerciales terrestres du continent. Sans doute 

ces accords ne furent-ils jamais dénoncés par Crésus, mais les dons à titre gracieux de 

grains à Sardes furent interprétés par les Grecs de l’époque comme une forme de tribut. 

Cependant, afin de ménager la cité, Crésus envoya de nombreuses offrandes au sanctuaire 



 200 

des Branchides. Il est possible également que lorsque Milet conclut un accord sous forme 

de serment avec Cyrus, avant la soumission de l’Ionie par Harpage, c’était pour revenir à la 

situation telle qu’elle était sous Crésus, voire même sous Alyatte.  

Pour Smyrne, pour laquelle on possède une confirmation archéologique du siège 

entrepris par Alyatte aux environs de 600 ACN, il appert que la cité entretenait des 

relations cordiales (ξενία ?) avec les Lydiens jusqu’au raid du père de Crésus. Une fois 

sous contrôle lydien, il semble que la cité ne dut livrer un tribut à Sardes qu’à partir du 

règne de Crésus. De plus, la présence de tumulus aux alentours de la cité pourrait être un 

indice du contrôle lydien sur la cité avec l’installation sur place d’un dynaste qui aurait 

occupé le poste de gouverneur fidèle à l’autorité de  Sardes. 

D’après notre analyse, il apparaît que la cité de Colophon vit son oligarchie réduite 

à néant par Alyatte. Le père de Crésus entendait exterminer la cavalerie colophonienne, 

qu’il voyait peut-être comme rivale de la sienne, et avec laquelle il entretenait 

probablement auparavant des liens d’hospitalité avec l’obligation pour la cité d’envoyer sa 

cavalerie au roi lydien lorsqu’il en exprimait la nécessité (ξενία καὶ συµµαχία). Quoi qu’il 

en soit, il semble que la cité de Colophon eut subséquemment à sa tête un tyran dont 

l’identité est toujours sujette à discussion. 

Clazomènes réussit à tenir Alyatte en échec. À la suite de ce conflit, le Mermnade 

ainsi que la cité auraient conclu des liens d’hospitalité (ξενία), ce qu’attesteraient la 

présence d’un grand nombre de céramiques lydiennes à cet endroit, de même que les 

tumulus proches de la place. Priène, de son côté, s’avère être passée sous contrôle lydien 

dès les raids de Gygès. Toujours est-il que ces deux cités ainsi que le reste des cités 

ioniennes du continent ont dû livrer tribut à Crésus. 

En ce qui concerne les Insulaires, certaines cités comme Samos et Chios ont pour 

leur part probablement tissé des liens de ξενία avec le dernier roi lydien. Sans doute est-ce 

parce que Crésus entendait bénéficier de leurs réseaux commerciaux de même que de leur 

présence active à l’emporion de Naucratis. À l’instar des cités grecques du continent, 

Samos et Chios entendaient tirer parti du réseau routier de l’intérieur du continent 

contrôlé par Sardes.  

 

 



 201 

Il est probable que les Cariens aient entretenus des relations amicales avec les 

Mermnades depuis le règne de Gygès. Cela serait, par ailleurs, pour cette raison qu’Alyatte 

prit, entre autres, une carienne comme épouse. Jusqu’à Crésus, comme pour l’Ionie, 

les Cariens ne devaient pas livrer de tribut à Sardes. Il est possible que ceux-ci se 

soumirent de leur plein gré au dernier roi lydien, lui-même de souche carienne. En tout cas, 

l’archéologie a démontré la présence de Cariens à Sardes durant les règnes d’Alyatte et 

Crésus, de même que la présence lydienne en Carie, notamment à Aphrodisias. 

Pour l’organisation de cette région, il est plausible que les rois lydiens se soient appuyés 

sur les élites locales, voire sur les aristocrates lydiens venus s’installer en Carie. 

En Mysie et en Éolide, nous avons vu qu’Adramytteion avait à sa tête un 

gouverneur lydien, notamment Crésus avant sa montée sur le trône, probablement afin de 

contrôler ce secteur sensible à proximité des mines aurifères de la région. La cité de Cymé, 

dès les Héraclides, avait tissé des liens de ξενία avec les rois lydiens. Cette relation 

d’amitié était bénéfique pour les deux parties : Sardes avait un accès à la mer débouché 

pour ses marchandises, tandis que Cymé pouvait tirer profit des voies commerciales 

terrestres. Sous Crésus, la cité dut se soumettre, peut-être volontairement, et livrer tribut au 

roi lydien. Nous ne possédons aucune information concernant le reste des cités éoliennes et 

mysiennes. Toujours est-il que ces dernières durent, elles aussi, envoyer un tribut à Sardes. 

Étant donné que les résultats des fouilles archéologiques ne montrent aucune trace de 

conflit, peut-être ces cités se soumirent-elles pacifiquement au dernier roi mermnade. 

Enfin, d’après notre étude, il est possible que la Troade ait vu l’installation 

progressive de Lydiens dans la région, suite à la chute du royaume phrygien et des 

invasions cimmériennes. Cette région assez reculée n’aurait vu jusque là que 

sporadiquement des interventions lydiennes. Peuplée de Grecs éoliens et ioniens, la Troade 

dut sans doute également livrer un tribut à Crésus. Quoi qu’il en soit, il est probable que la 

région ait été administrée par les Lydiens depuis deux centres : Ilion et Adramytteion, à la 

frontière avec l’Éolide. 

Malgré le caractère singulier de chacune des relations nouées entre ces différents 

établissements et les autorités de Sardes, un constat général peut néanmoins être établi. 

Il appert que l’ensemble des établissements de la côte égéenne d’Asie Mineure entretenait 

des relations cordiales avec les rois lydiens jusqu’au règne d’Alyatte. Malgré les 

campagnes militaires du père de Crésus contre Smyrne et la guerre contre Milet (sans 

oublier l’éradication de l’aristocratie de Colophon), ces cités continuèrent à nouer des liens 



 202 

d’hospitalité avec Alyatte. Ces relations devaient probablement consister en un échange de 

métal et de grains et présenter un bénéfice pour les voies commerciales des deux parties. 

Sous Crésus, ces relations cordiales vont se muer en une soumission de l’ensemble des 

établissements. Celle-ci se fera apparemment de manière pacifique par endroits, et violente 

en d’autres, comme ce fut le cas pour la cité d’Éphèse par exemple. Ainsi, les dons 

gracieux de grains et de contingents armés liés aux liens amicaux en application sous 

Alyatte devinrent exigés par Crésus et passèrent dès lors aux yeux des Grecs comme une 

sorte de tribut. 

Quoi qu’il en soit, il est difficile d’établir en détail le type de relations 

qu’entretenaient les Mermnades, et plus précisément Alyatte et Crésus, avec chacun des 

établissements de la côte occidentale de l’Asie Mineure. En effet, il est impossible 

d’arriver à une description précise vu le manque d’informations résultant du faible nombre 

de sources anciennes tant littéraires, qu’épigraphiques ou archéologiques à notre 

disposition, d’autant plus que les témoignages d’auteurs anciens se concentrent davantage 

sur les cités ioniennes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 203 

3.2 Les liens diplomatiques avec la Grèce continentale 
 

3.2.1 Généralités : deux dossiers à exploiter 

 

À proximité directe de l’ensemble du monde grec de la côte égéenne d’Asie Mineure, 

le royaume de Lydie a pu, par l’intermédiaire de celle-ci, entrer en contact avec la Grèce 

continentale plus lointaine et plus difficile d’accès pour un royaume essentiellement 

« continental ».  

Selon Hérodote et plus tard Nicolas de Damas,888 Gygès, le premier des Mermnades, 

avait déjà entretenu des liens avec le sanctuaire panhellénique de Delphes. Ce dernier avait 

par ailleurs, en quelque sorte, confirmé par un oracle le roi lydien sur le trône au lendemain 

de son coup d’État. À la suite de cette prise de position de Delphes en sa faveur, Gygès 

consacra (le premier des Barbares après le Phrygien Midas, qui avait offert son trône de 

justice)889 au célèbre sanctuaire phocidien de nombreuses offrandes en or et en argent. 

Selon Hérodote,890 les six cratères en or offerts par l’ancêtre de Crésus se trouvaient, de 

son temps, dans le trésor des Corinthiens (il tient à préciser que ce trésor est en réalité celui 

de Cypsélos, fils d’Éétion). 

À l’instar  de Gygès, les deux derniers mermnades Alyatte et Crésus sont entrés,891 

eux aussi, en relation avec des communautés de la Grèce continentale. Ainsi, selon 

Hérodote,892 Alyatte aurait envoyé des offrandes au sanctuaire de Delphes et par ailleurs, il 

aurait entretenu des contacts avec la cité de Corinthe. De même, Crésus aurait envoyé de 

nombreuses offrandes à Delphes (dont une partie se situait dans le trésor des Corinthiens), 

et aurait conclu une alliance avec les Spartiates.893 

 

                                                
888 HÉRODOTE, I, 13 ; NICOLAS DE DAMAS F 47. 
889 HÉRODOTE, I, 14. Concernant ce trône, les archéologues Keith DeVries et Charles Brian Rose pensent 
avoir identifié une partie décorative en ivoire de celui-ci. Celle-ci avait été retrouvée par Pierre Amandry 
sous la Voie sacrée du sanctuaire de Delphes, à proximité du trésor des Corinthiens. Ils rattachent cette pièce 
de meuble de style phrygien (probablement un support d’accoudoir) au fameux trône de Midas mentionné par 
Hérodote. Le roi Midas connu des sources grecques est à dater de la fin du VIIIe siècle (717-709 ACN), et 
cela correspondrait au style artistique de la pièce en ivoire. Voir K. DEVRIES et C. B. ROSE 2012, p. 189-200. 
Sur les raisons de la présence de cette offrande phrygienne à Delphes et son hypothétique lien avec Midas, 
voir P. KAPLAN 2007, p. 130-150 ; F. GAZZANO 2014, p. 127. 
890 HÉRODOTE, I, 14. 
891 Aucune information n’est disponible concernant les règnes d’Ardys et de Sadyatte. 
892 Offrandes à Delphes : HÉRODOTE, I, 25 ; liens avec Corinthe : HÉRODOTE, III, 48. 
893 Offrandes à Delphes : HÉRODOTE, I, 50-51 ; l’alliance avec Sparte et ses préparatifs : HÉRODOTE, I, 53-70. 



 204 

3.2.2 Alyatte : ses liens avec Périandre de Corinthe  

 

Dans le livre III d’Hérodote,894 mention est faite d’une expédition de Sparte contre 

Polycrate de Samos menée avec le concours de Corinthe. Selon le père de l’Histoire, 

c’est en raison d’un rapt commis par les Samiens de trois cents jeunes garçons envoyés par 

Périandre de Corinthe à Alyatte afin d’en faire des eunuques que les Corinthiens s’étaient 

décidés à suivre les Lacédémoniens dans leur entreprise. Voici les propos d’Hérodote : 

« Συνεπελάβοντο δὲ τοῦ στρατεύµατος τοῦ ἐπὶ 

Σάµον ὥστε γενέσθαι καὶ Κορίνθιοι προθύµως· 

ὕβρισµα γὰρ καὶ ἐς τούτους εἶχε ἐκ τῶν Σαµίων 

γενόµενον γενεῇ πρότερον τοῦ στρατεύµατος 

τούτου, κατὰ δὲ τὸν αὐτὸν χρόνον τοῦ 

κρητῆρος τῇ ἁρπαγῇ γεγονός. Κερκυραίων γὰρ 

παῖδας τριηκοσίους ἀνδρῶν τῶν πρώτων 

Περίανδρος ὁ Κυψέλου ἐς Σάρδις ἀπέπεµψε 

παρὰ Ἀλυάττεα ἐπ᾽ ἐκτοµῇ· προσσχόντων δὲ ἐς 

τὴν Σάµον τῶν ἀγόντων τοὺς παῖδας 

Κορινθίων, πυθόµενοι οἱ Σάµιοι τὸν λόγον, ἐπ᾽ 

οἷσι ἀγοίατο ἐς Σάρδις, πρῶτα µὲν τοὺς παῖδας 

ἐδίδαξαν ἱροῦ ἅψασθαι Ἀρτέµιδος· Μετὰ δὲ οὐ 

περιορῶντες ἀπέλκειν τοὺς ἱκέτας ἐκ τοῦ ἱροῦ, 

σιτίων δὲ τοὺς παῖδας ἐργόντων Κορινθίων, 

ἐποιήσαντο οἱ Σάµιοι ὁρτήν, τῇ καὶ νῦν ἔτι 

χρέωνται κατὰ ταὐτά. Νυκτὸς γὰρ 

ἐπιγενοµένης, ὅσον χρόνον ἱκέτευον οἱ παῖδες, 

ἵστασαν χοροὺς παρθένων τε καὶ ἠιθέων, 

ἱστάντες δὲ τοὺς χοροὺς τρωκτὰ σησάµου τε 

καὶ µέλιτος ἐποιήσαντο νόµον φέρεσθαι, ἵνα 

ἁρπάζοντες οἱ τῶν Κερκυραίων παῖδες ἔχοιεν 

τροφήν. Ἔς τοῦτο δὲ τόδε ἐγίνετο, ἐς ὃ οἱ 

Κορίνθιοι τῶν παίδων οἱ φύλακοι οἴχοντο 

« Avec les Lacédémoniens, les Corinthiens 

aussi s’employèrent ardemment pour que 

l’expédition contre Samos eût lieu. C’est 

qu’eux aussi étaient sous l’impression d’un 

outrage des Samiens, datant de deux 

générations avant cette entreprise et non pas 

contemporain de l’enlèvement du cratère. 

Périandre fils de Cypsélos avait en effet 

expédié à Sardes, à Alyatte, trois cents jeunes 

gens de Corcyre, fils des hommes du plus haut 

rang, pour être faits eunuques. Les Corinthiens 

qui conduisaient ces jeunes gens ayant abordé à 

Samos, les Samiens apprirent ce qui en était, 

pour quelle fin les jeunes gens étaient conduits 

à Sardes ; ils leur enseignèrent d’abord à se 

mettre en contact avec le sanctuaire d’Artémis ; 

ils refusèrent ensuite de tolérer qu’on arrachât 

du sanctuaire les suppliants ; et, comme les 

Corinthiens empêchaient que les jeunes gens 

eussent de quoi manger, les Samiens 

instituèrent une fête, qu’ils célébrèrent 

aujourd’hui encore de la même manière. La nuit 

venue, aussi longtemps que les jeunes gens 

furent des suppliants, ils formaient des chœurs 

                                                
894 HÉRODOTE, III, 47-48. 



 205 

ἀπολιπόντες· τοὺς δὲ παῖδας ἀπήγαγον ἐς 

Κέρκυραν οἱ Σάµιοι. »895  

(Édition de P. E. LEGRAND) 

de jeunes filles et de jeunes garçons, et, aux 

chœurs qu’ils formaient, ils firent une loi 

d’apporter des gâteaux de sésame et de miel, 

pour que les jeunes Corcyréens en dérobassent 

et eussent de quoi se nourrir. Cela se fit 

jusqu’au moment où les Corinthiens chargés de 

garder les jeunes gens partirent, les laissant où 

ils étaient ; et les jeunes gens furent ramenés à 

Corcyre par les Samiens. » 

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

 

 

De son côté, Nicolas de Damas transmet à peu près le même récit : 

« […] Ὁ δὲ Περίανδρος ἀθροίσας στράτευµα 

ἐνέβαλεν εἰς Κέρκυραν, καὶ τὴν πόλιν ἑλὼν ν’ 

τοὺς αἰτίους τοῦ φόνου ἀπέκτεινενν τοὺς δὲ 

τούτων υἱέας πλείστους ὄντας ἔπεµψε πρὸς 

Άλυάττην τόν Λυδῶν βασιλέα ἐπ’ έκτοµῇ. Οι 

δὲ προσσξόντες Σάµῳ ἱκέται τῆς Ἥρας 

ἐγένοντο, καὶ αὐτοὺς Σάµιοι αἰσθόµενοι τὸ 

σύµπαν ἐρρύσαντο […]. » 896 

(Édition de É. PARMENTIER) 

« […] Périandre réunit une armée et se jeta sur 

Corcyre ; il prit la ville, fit exécuter les 

cinquante responsables du meurtre [de son fils 

Nicolaos] 897  et envoya leurs fils, qui étaient 

nombreux, à Alyatte, le roi de Lydie, pour les 

châtrer. Mais ceux-ci, quand ils abordèrent à 

Samos, se présentèrent comme des suppliants 

d’Héra et les Samiens, quand ils comprirent 

toute l’affaire, les sauvèrent. […]. »  

(Traduction de É. PARMENTIER) 

 

 

 

 

 

                                                
895 HÉRODOTE, III, 48. 
896 NICOLAS DE DAMAS F 59.  
897 Chez Hérodote et Diogène Laërce, le fils de Périandre assassiné par les habitants de Corcyre se nomme 
Lycophron. Ici, Nicolas de Damas lui attribue son propre nom : Nicolaos. Selon Édith Parmentier, il se 
pourrait que cela soit une erreur d’un copiste. Voir É. PARMENTIER 2011, p. 110, note 158. 



 206 

Pour sa part, Diogène Laërce tient quasiment le même discours que Nicolas de 

Damas : 

« Τόν τε παῖδα ἀπεκήρυξεν εἰς Κέρκυραν 

λυπούµενον ἐπὶ τῇ µητρί, ᾧ ὄνοµα Λυκόφρων. 

Ἤδη δὲ ἐν γήρᾳ καθεστὼς µετεπέµπετο αὐτὸν 

ὅπως παραλάβῃ τὴν τυραννίδα· ὃν φθάσαντες 

οἱ Κερκυραῖοι διεχρήσαντο. Ὅθεν ὀργισθεὶς 

ἔπεµψε τοὺς παῖδας αὐτῶν πρὸς Ἀλυάττην ἐπ’ 

ἐκτοµῇ· προσσχούσης δὲ τῆς νεὼς Σάµῳ, 

ἱκετεύσαντες τὴν Ἥραν ὑπὸ τῶν Σαµίων 

διεσώθησαν. » 898 

(Édition de R. GOULET) 

« Il fit également exiler à Corcyre son fils du 

nom de Lycophron, parce qu’il pleurait sa 

mère. Mais, déjà parvenu à un âge avancé, il le 

fit appeler pour qu’il reprît la tyrannie : les 

Corcyréens, devançant ses projets, firent périr 

son fils. À la suite de quoi, dans un accès de 

colère il envoya leurs fils chez Alyatte pour 

qu’ils soient castrés. Mais lorsque le navire 

mouilla à Samos, ils se rendirent comme 

suppliants auprès d’Héra et furent sauvés par 

les Samiens. »  

(Traduction de R. GOULET) 

 

Notons par ailleurs que, pour Plutarque, ce sont des gens plus au sud de Samos, 

les Cnidiens, qui libérèrent les Corcyréens. De plus, depuis cet événement, les habitants de 

Cnide bénéficiaient, à Corcyre, d’honneurs particuliers.899  

La proposition de l’existence d’une relation d’hospitalité formelle entre le 

souverain lydien et le tyran de Corinthe repose sur ces mentions de liens tissés entre 

Alyatte et Périandre.900 Néanmoins, cette proposition n’est pas acceptée par tous.901 

Qu’en est-il réellement ? 

 

 

 

 

                                                
898 DIOGÈNE LAËRCE, I, 7, Périandre, 94-95.   
899 PLUTARQUE, De la malignité d’Hérodote, 22.  Aucune inscription mentionnant des privilèges accordés par 
Corcyre aux Cnidiens n’a été conservée. Voir M. CUVIGNY et G. LACHENAUD 1981, p. 253. Il est également 
possible qu’une participation cnidienne ait été escamotée par Hérodote. Celui-ci voulant faire la part belle à 
Samos, cité qui l’avait recueilli lors de son exil d’Halicarnasse sous la tyrannie de Lygdamis. Voir P. 
CARTLEDGE 1982, p. 248. 
900 Voir par exemple I. MALKIN 1989, p. 147 ; P. KAPLAN 2007, p. 148 ; C. H. ROOSEVELT 2009, p. 194 ; 
M. F. OLIVIERI 2010. 
901 Voir É. WILL 1955, p. 550-553 ; J. B. SALMON 1984, p. 225. 



 207 

 Preuves en faveur de liens entre Alyatte et Périandre : 

 

À lire les extraits repris ci-dessus, on s’aperçoit vite que ces témoignages ne 

concordent pas tout à fait : Hérodote mentionne le temple d’Artémis comme lieu de refuge 

des Corcyréens, tandis que Nicolas de Damas et Diogène Laërce citent celui d’Héra. 

On constate aussi que les récits de Nicolas de Damas et de Diogène Laërce sont fort 

semblables et qu’ils résument grosso modo les propos d’Hérodote qui apportent, de leur 

côté, davantage de détails. 

On sait par ailleurs par Diogène Laërce que Xanthos de Lydie avait été résumé par 

un certain Ménippe.902 Pour l’extrait qui nous occupe, plusieurs choix s’offrent à nous : 

soit le doxographe a utilisé ce même résumé (aujourd’hui perdu), soit il a eu sous les yeux 

le récit de Nicolas de Damas très proche du sien. Enfin, il a pu disposer encore du texte 

initial de Xanthos. Quoi qu’il en soit, il s’agit d’une tradition différente de celle 

d’Hérodote, nommant le sanctuaire d’Artémis comme lieu de refuge. Il est également 

envisageable que Nicolas de Damas (reprenant lui aussi Xanthos ?) et Diogène Laërce 

aient corrigé un peu vite les propos d’Hérodote en faisant du célèbre Héraion de Samos le 

lieu d’asile en lieu et place du sanctuaire d’Artémis. Remarquons aussi que Nicolas de 

Damas et Diogène Laërce ne disent mot sur les tenants et aboutissants du sauvetage des 

Corcyréens à Samos.  

Pour Christiane Sourvinou-Inwood,903 le récit d’Hérodote concernant l’envoi de ces 

trois cents jeunes Corcyréens904 a tout d’une invention basée sur un modèle mythique. 

Pour preuve, elle invoque l’argument selon lequel ce récit montre de nombreuses 

similitudes avec le mythe du minotaure. Tout comme le roi Minos qui impose à Athènes 

l’envoi de sept jeunes filles et sept jeunes garçons à la suite du meurtre de son fils 

Androgée commis par les Athéniens, Périandre va exiger l’envoi de trois cents jeunes 

garçons de Corcyre en Lydie comme sanction pour le meurtre de son fils Lycophron par 

les Corcyréens.905 

 

 

                                                
902 DIOGÈNE LAËRCE, VI, 8, Ménippe, 101. 
903 C. SOURVINOU-INWOOD 1988, p. 167-182. 
904 Sur les eunuques, voir infra. 
905 HÉRODOTE, III, 51-53. 



 208 

Toujours selon C. Sourvinou-Inwood,906 ce récit d’Hérodote serait imaginé sous 

forme d’un récit étiologique d’un rite initiatique : à l’instar du mythe du minotaure selon 

lequel les jeunes Athéniens sont arrachés à leur communauté, les jeunes Corcyréens sont 

envoyés dans une région étrangère, et subissent des épreuves avant de retourner sains et 

saufs dans leur patrie. Chez Hérodote, les jeunes garçons de Corcyre sont déportés en 

Lydie afin d’y être castrés, mais cette perte de virilité est remplacée par une période de 

relégation dans le sanctuaire qui donne ensuite naissance à une fête religieuse. 907 

La présence d’Artémis comme déesse du sanctuaire de refuge des trois cents jeunes chez 

Hérodote pourrait être directement liée aux rites d’initiation puisque, en Grèce, elle est 

souvent présente lors des rites initiatiques. 908  De même, la ségrégation des jeunes 

Corcyréens dans le sanctuaire symboliserait la mort rituelle de l’enfance avant une 

renaissance à l’âge adulte.909  

Sur ces constatations, on pourrait conclure que l’épisode de l’envoi des trois cents 

jeunes garçons de Corcyre ne serait qu’une histoire mise en forme selon un modèle 

correspondant aux récits mythiques et étiologiques des rites initiatiques. Cependant, il faut 

souligner qu’à ce jour on ne connaît aucune trace d’un festival corcyréen lié au sauvetage 

de ces jeunes garçons, 910 une fête dont on aurait pu espérer alors trouver mention chez 

Hérodote.911 Dès lors, tout comme le soulignent C. Sourvinou-Inwood et D. Boedeker,912 

l’historicité de cet épisode rapporté par l’historien d’Halicarnasse est difficile à 

reconstruire avec certitude.913 

 

 

 

 

                                                
906 C. SOURVINOU-INWOOD 1988, p. 171-180. 
907  HÉRODOTE, III, 48. Les Athéniens célébraient notamment les Pyanopsia et les Oschophoria qui 
commémoraient le retour de Thésée dans sa patrie. Sur ces fêtes, voir H. W. PARKE 1977, p. 75-77 et C. 
CALAME 1983, p. 1-15. 
908 H. LLOYD-JONES 1983 ; W. BURKERT 1985, p. 407 ; C. SOURVINOU-INWOOD 1988, p. 168-170. 
909 C. SOURVINOU-INWOOD 1988, p. 168-170. 
910 Corcyre abritait un temple imposant dédié à Artémis, daté du début du VIe siècle ACN (590-580). 
Voir C. BAURAIN 1997, p. 521. Voir également L. CIGAINA 2007, p. 7-41 ; P. SAPIRSTEIN 2012, p. 31-91. 
911 C. SOURVINOU-INWOOD 1988, p. 170, note 20. 
912 C. SOURVINOU-INWOOD 1988, p. 178-182 ; D. BOEDEKER 2002, p. 112-113.  
913 Pour Christiane Sourvinou-Inwood (1988, p. 181), le seul élément historique du récit est le fait que 
Périandre n’eut pas Lycophoron comme successeur, mais Psammétique. 



 209 

Ajoutons que le nombre trois cents donné pour le groupe de jeunes Corcyréens n’a, 

lui non plus, rien d’anodin. Ce nombre est fréquemment utilisé chez Hérodote pour 

témoigner d’un contingent de taille idéale.914 Souvent, ce groupe de trois cents personnes 

est déterminé par un choix humain et non par le hasard.915 Ici, Hérodote ou sa source aurait 

employé ce nombre afin de représenter un groupe de jeunes aristocrates corcyréens, 

la fleur de la cité en âge de porter les armes.916 Cet usage renverrait probablement encore 

une fois au registre mythique du récit.917 

En ce qui concerne le témoignage de Plutarque faisant des Cnidiens les libérateurs 

des trois cents jeunes garçons et à qui, les Corcyréens auraient accordé des privilèges, ce 

ne serait selon Édouard Will918 qu’un simple aition de privilèges reçus par les gens de 

Cnide en d’autres circonstances, sans lien avec le récit d’Hérodote.  

La mention des « eunuques » mérite elle aussi que l’on s’y attarde. Dans les 

sources grecques, il n’est jamais fait écho de la présence d’eunuques à la cour même des 

rois lydiens.919 L’envoi par Périandre de  trois cents jeunes garçons à Alyatte afin d’y être 

châtrés nécessite une vérification. On sait que les eunuques étaient présents à la cour des 

rois assyriens,920 babyloniens,921 hittites,922 de même qu’à la cour des souverains perses et 

de leurs satrapes.923 Des eunuques étaient également présents à Sardes lors de la période 

achéménide,924 mais pas déjà sous les Mermnades.  

                                                
914 D. FEHLING 1989, p. 222. 
915 HÉRODOTE, V, 72 ; VI, 23. 
916 Ce nombre de trois cents se retrouve également dans la « bataille des champions » rapportée par Hérodote, 
lors de laquelle trois cents Argiens et trois cents Spartiates se livrèrent bataille pour le contrôle de la 
Thyréatide (HÉRODOTE, I, 82). De même, le contingent lacédémonien à la bataille des Thermopyles était de 
trois cents (HÉRODOTE, VII, 202). Cependant, force est de constater que lors de ces deux batailles, il y eut à 
chaque fois un seul survivant spartiate (HÉRODOTE, I, 82 ; VII, 229). Ce thème de « l’unique survivant » a 
incité Detlev Fehling à émettre l’hypothèse que ce nombre était non-historique. D. FEHLING 1989, p. 222. 
Voir également Karl Julius Beloch, pour qui ce nombre de trois cents Spartiates à Thyréa et aux Thermopyles 
serait suspect. Voir K. J. BELOCH 1916, p. 96-98. 
917 Sur la symbolique des nombres, voir G. GERMAIN 1954 ; D. FEHLING 1989 ; C. RUBINCAM 2003.  
918 É. WILL 1955, p. 550. 
919 Excepté dans le fragment de Xanthos, conservé chez Athénée de Naucratis, qui déclare que le roi lydien 
Adramytes fut le premier à pratiquer la castration féminine afin d’en faire des eunuques. XANTHOS FGrH 
767 F 4a (= ATHÉNÉE DE NAUCRATIS, XII, 515d-e). Mais l’authenticité de ce témoignage est plus que 
douteuse. Voir L. MATTHEWS 2015. 
920 Voir A. K. GRAYSON 1995, p. 85-98 ; H. TADMOR 2002, p. 103-111. 
921 L. SASSMANNSHAUSEN 2001 ; S. YALÇıN 2016, p. 121-150. 
922 Voir J. D. HAWKINS 2002, p. 217-233 ; I. PELED 2013, p. 785-797. 
923 La présence des eunuques est mentionnée notamment par HÉRODOTE, VIII, 105 ; CTÉSIAS DE CNIDE F 5, 
F 9, F 19, F 20, F 27, F 29, F 53, etc. ; DIODORE DE SICILE, XIV, 51, 2 ; ÉLIEN, XII, 1 ; XÉNOPHON, 
Cyropédie, VIII, 4, 2 ; etc. Sur la fonction des eunuques chez Ctésias, voir D. LENFANT 2012, p. 257-297. 
924 HÉRODOTE, VIII, 10. 



 210 

Dès lors, pourquoi Hérodote a-t-il fait référence à une pratique de castration en 

Lydie mermnade ? D’autant plus que dans son récit, Hérodote mentionne le fait que les 

Lydiens « ont à peu près les mêmes coutumes que les Grecs »925, alors que ceux-ci 

abhorrent le principe de castration masculine, qu’ils considèrent comme typiquement 

« barbare » par opposition au mode de vie grec.926 

En réalité, il semble que le thème des eunuques en Lydie soit lié à la τρυφή des 

Lydiens.927 Le goût démesuré attribué aux Lydiens pour le luxe serait donc le motif 

expliquant l’imagination de la pratique de la castration masculine à Sardes. Avant la chute 

des Mermnades aux mains des Perses, les Grecs louaient le raffinement et le luxe des 

Lydiens.928 Mais dès le Ve siècle ACN les auteurs commencèrent à qualifier la castration 

d’acte hybristique.929 Hérodote déjà relatait le changement de mode de vie des Lydiens 

(conseillé par Crésus à Cyrus) imposé par le premier achéménide à la suite de la révolte du 

Lydien Pactyès à qui le Perse avait confié la levée du tribut autrefois dû à Crésus : 

 

« […] ὃ δ᾽ἀµείβετο τοῖσιδε, δείσας µὴ 

ἀναστάτους ποιήσῃ τὰς Σάρδις. « Ὦ βασιλεῦ, 

τὰ µὲν οἰκότα εἴρηκας, σὺ µέντοι µὴ πάντα 

θυµῷ χρέο, µηδὲ πόλιν ἀρχαίην ἐξαναστήσῃς 

ἀναµάρτητον ἐοῦσαν καὶ τῶν πρότερον καὶ τῶν 

νῦν ἑστεώτων. Τὰ µὲν γὰρ πρότερον ἐγώ τε 

ἔπρηξα καὶ ἐγὼ κεφαλῇ ἀναµάξας φέρω· τὰ δὲ 

νῦν παρεόντα Πακτύης γὰρ ἐστὶ ὁ ἀδικέων, τῷ 

σὺ ἐπέτρεψας Σάρδις, οὗτος δότω τοι δίκην. 

Λυδοῖσι δὲ συγγνώµην ἔχων τάδε αὐτοῖσι 

ἐπίταξον, ὡς µήτε ἀποστέωσι µήτε δεινοί τοι 

ἔωσι· ἄπειπε µέν σφι πέµψας ὅπλα ἀρήια µὴ 

ἐκτῆσθαι, κέλευε δὲ σφέας κιθῶνάς τε 

ὑποδύνειν τοῖσι εἵµασι καὶ κοθόρνους 

ὑποδέεσθαι, πρόειπε δ᾽ αὐτοῖσι κιθαρίζειν τε 

καὶ ψάλλειν καὶ καπηλεύειν παιδεύειν τοὺς 

« […] Crésus, craignant qu’il ne détruisit 

Sardes de fond en comble, lui répondit : “ O roi, 

ce que tu dis est raisonnable ; néanmoins, ne 

cède pas sans réserve à ta colère, ne détruis pas 

une ville antique, innocente de ce qui s’est 

passé précédemment et de ce qui se passe 

aujourd’hui. De ce qui s’est passé 

précédemment, c’est moi qui en fus l’auteur, et 

j’en porte la charge sur ma tête. Pour le présent, 

c’est Pactyès le coupable, à qui tu as toi-même 

confié Sardes ; à lui d’être puni par toi. 

Pardonne aux Lydiens, et, pour qu’ils ne se 

soulèvent pas et ne te donnent pas de sujet de 

crainte, impose-leur ce que je vais te dire : 

envoie-leur l’interdiction de posséder des armes 

de guerre, ordonne-leur de revêtir des tuniques 

                                                
925 HÉRODOTE, I, 94. 
926 D. LENFANT 2012, p. 276. 
927 L. MATTHEWS 2015, p. 494-495. 
928 SAPPHO F 16, F 17-20, F 39, etc. 
929 Voir le fragment de Xénophane conservé chez ATHÉNÉE DE NAUCRATIS, XII, 31 (526a-b).  



 211 

παῖδας. Καὶ ταχέως σφέας Ὦ βασιλεῦ γυναῖκας 

ἀντ᾽ ἀνδρῶν ὄψεαι γεγονότας, ὥστε οὐδὲν 

δεινοί τοι ἔσονται µὴ ἀποστέωσι. » 

(Édition de P. E. LEGRAND)  

par dessous leurs manteaux et de chausser des 

cothurnes, enjoins-leur d’apprendre à leurs 

enfants à jouer de la cithare, à pincer des 

instruments à cordes, à faire du commerce ; et 

bien vite tu les verras, ô roi, d’hommes devenus 

des femmes, en sorte que tu n’auras point à 

craindre qu’ils se révoltent.” »  

(Traduction de P. E. LEGRAND)930 

Il semble que le thème de l’efféminisation forcée des Lydiens, suggérée par Crésus, 

ne soit qu’un effet collatéral de la chute de Crésus et de sa capitale. Les Grecs ont peut-être 

cherché à trouver une explication à la chute inattendue entre les mains des Perses du 

puissant et riche royaume de Lydie. Le thème de la décadence par l’efféminisation des 

Lydiens surgit ainsi comme une explication acceptable.931 Ainsi, dans l’esprit des Grecs, 

la Lydie serait devenue un endroit extravagant où les Lydiens devenaient des femmes, 

les hommes étant contraints de renoncer aux armes et d’adopter le mode de vie dominé par 

le luxe et gagné par la mollesse propre à la gent féminine. 932 Par-là, les hommes perdaient 

« symboliquement » leurs attributs masculins. 

Sur ces propos, il semble raisonnable d’admettre que le récit d’Hérodote de l’envoi 

par Périandre de Corinthe des trois cents jeunes garçons serait une aventure imaginée à la 

suite de la chute de Sardes. Ce passage exploiterait ainsi le thème de la décadence et de 

l’efféminisation du peuple lydien mis en scène au Ve siècle ACN, le tout construit selon un 

schéma partagé par les récits mythiques et étiologiques. 

Par conséquent, on peut s’interroger sur l’origine et sur les bases qui ont donné vie 

à ce passage transmis par Hérodote. 

 

 

 

                                                
930 HÉRODOTE, I, 155. 
931 M. KERSCHNER 2010, p. 262 ; L. MATTHEWS 2015, p. 494-495. En regard, les Cariens sont parés de 
vertus guerrières. Voir HÉRODOTE, I, 171. 
932 L. MATTHEWS 2015, p. 494-495. 



 212 

Selon l’historien d’Halicarnasse, Alyatte aurait envoyé comme offrandes à Delphes 

un grand cratère en argent avec son support en fer soudé933 qui aurait été réalisé (toujours 

selon le père de l’Histoire) par le célèbre métallurgiste Glaucos de Chios.934 Mais Hérodote 

ne signale en aucun cas où se situait ce cratère d’argent dans l’enceinte du sanctuaire 

phocidien. 

Selon certains érudits,935 ce don d’Alyatte se trouvait dans le trésor des Corinthiens. 

C’est ce qu’ils croient en droit de proposer aux dires de Pausanias : « Les Doriens de 

Corinthe ont aussi fait construire un trésor où l'on voyait l'or offert par les rois de 

Lydie ».936 On apprend d’ailleurs déjà par Hérodote que certaines offrandes de Crésus 

étaient entreposées de son temps dans le trésor des Corinthiens 937 qui, pour l’historien, 

était en réalité celui de Cypsélos.938  

Selon toute vraisemblance, la raison pour laquelle ces offrandes se trouvaient à 

l’intérieur du trésor des Corinthiens serait qu’elles furent toutes déplacées lors de 

l’incendie du temple d’Apollon, un drame daté de 548 ACN.939 Les Delphiens auraient 

alors entreposé, pour les mettre à l’abri, les dons des Mermnades dans le trésor le plus 

proche : celui des Corinthiens. Les offrandes seraient restées à cet endroit tout au long des 

travaux de reconstruction du nouveau temple qui ne s’achevèrent que vers 500 ACN.940 

Seuls un cratère d’argent et deux vases pour l’eau lustrale, offerts par Crésus, ont été 

redéposés dans le temple d’Apollon après sa reconstruction.941 La raison de leur retour 

dans le nouvel édifice est que ceux-ci étaient utilisés lors du culte : le cratère lors des 

Théophanies, et les vases afin de contenir l’eau lustrale.942 

 

 

                                                
933 Dont le support sera vu et décrit par Pausanias. Voir PAUSANIAS, X, 16.   
934 HÉRODOTE, I, 25.  
935 É. WILL 1955, p. 551-553 ; I. MALKIN 1989, p. 147 ; M. F. OLIVIERI 2010, p. 128-132. 
936 PAUSANIAS, X, 13, 5 : Κορίνθιοι δὲ οἱ Δωριεῖς ᾠκοδόµησαν θησαυρὸν καὶ οὗτοι· καὶ ὁ χρυσὸς ὁ ἐκ 
Λυδῶν ἀνέκειτο ἐνταῦθα. 
937 HÉRODOTE, I, 51. 
938 HÉRODOTE, I, 14. Or selon les traces archéologiques, le trésor des Corinthiens aurait été construit au début 
du VIe siècle ACN, soit sous Périandre (ca. 626-585 ACN) et non Cypsélos (ca. 657-626 ACN). Voir E. 
ØSTBY 2000, p. 240-245. 
939 É. WILL 1955, p. 551-553 ; H. W. PARKE 1984, p. 210-211. Pour la datation de l’incendie du temple, voir 
surpa. 
940 G. ROUGEMONT 2013, p. 48. 
941 HÉRODOTE, I, 51. 
942 H. W. PARKE 1984, p. 211. 



 213 

Ce serait donc à la suite de la présence des offrandes lydiennes et notamment celle 

d’Alyatte, dans le trésor des Corinthiens, que serait née l’idée d’une alliance entre le père 

de Crésus et Périandre de Corinthe.943 Ainsi pourrait-on expliquer que lors de sa visite du 

sanctuaire de Delphes, Hérodote a entendu de la bouche des Delphiens et des prêtres du 

sanctuaire qu’Alyatte avait tissé des liens d’amitié avec le tyran de Corinthe Périandre.944 

Une question reste cependant sans réponse : pour quelle raison Alyatte avait-il 

envoyé une offrande de valeur au sanctuaire de Delphes ? 

 

 La raison de l’envoi d’un cratère d’argent à Delphes par Alyatte 

 

À lire Hérodote, le père de Crésus avait envoyé ce cratère d’argent à l’issue d’une 

maladie contractée lors de la guerre qu’il avait livrée contre la cité de Milet.945 

Un bref rappel des faits qu’il rapporte s’impose : lors de la guerre lydo-

milésienne946 commencée par Sadyatte et poursuivie par Alyatte, les troupes lydiennes 

boutèrent le feu aux champs qui, en se propageant, incendia le temple d’Athéna Assesia. 

À la suite de cet incendie, le roi lydien tomba malade. Se conformant aux conseils reçus 

(conseils dont Hérodote tait les auteurs), Alyatte envoya des hérauts (θεοπρόπους) à 

Delphes. Aux émissaires lydiens, la Pythie déclara qu’elle ne rendrait pas d’oracles tant 

que le temple d’Assesos n’aurait pas été relevé. Une fois au courant de la réponse de la 

Pythie, le roi lydien désira conclure une trêve au plus vite afin de relever le temple, mais à 

la suite d’un stratagème de Thrasybule de Milet (dont nous avons déjà relevé l’historicité 

                                                
943 É. WILL 1955, p. 551-553.  
944 Certains historiens comme M. F. Olivieri, ont tenté de démontrer les liens de ξενία tissés entre Périandre 
et Alyatte. Le chercheur italien a ainsi émis l’hypothèse que le tyran de Corinthe avait servi d’intermédiaire 
entre Thrasybule et Alyatte lors de la guerre lydo-milésienne et que des négociations se seraient tenues à 
Delphes, lieu sacré et inviolable. Cependant, jamais Hérodote ne mentionne la présence de Périandre à 
Delphes lors de la consultation de l’oracle par les émissaires lydiens envoyés par Alyatte. Tout au plus 
signale-t-il que le tyran de Corinthe a eu connaissance de l’oracle rendu et qu’il a prévenu son ami 
Thrasybule (I, 20). M. F. Olivieri croit également en l’historicité de l’envoi par Périandre des trois cents 
jeunes à Alyatte. Mais pour lui, il ne s’agissait que  de l’envoi d’un contingent armé à son « ami » lydien. M. 
F. OLIVIERI 2010, p. 128-132. Or nous avons vu que, pour notre part, ce récit n’était probablement qu’une 
invention a posteriori. Pour Édouard Will, ce passage n’évoquerait au mieux qu’un trafic d’esclaves. Voir 
É. WILL 1955, p. 5. 
945 HÉRODOTE, I, 25. 
946 Voir supra 3.1.I.b « Milet ». 



 214 

douteuse), Alyatte se décida à conclure avec lui non une simple trêve mais un traité de 

paix.947 

Il est intéressant de relever qu’Hérodote fournit de sa propre initiative l’origine de 

son récit : « je sais que les choses se sont passées ainsi pour l’avoir entendu des Delphiens 

[à savoir l’envoi d’une ambassade à Delphes et le refus de la part de la Pythie] ; à cela, 

voici ce que les Milésiens ajoutent [à savoir la communication de l’oracle par Périandre à 

Thrasybule et la ruse de l’abondance simulée] ».948 Il existe donc une tradition delphique 

et une autre milésienne concernant le dénouement de la guerre lydo-milésienne. Nous 

avons vu plus haut que les récits de la guérison miraculeuse d’Alyatte et la ruse de 

l’abondance simulée avaient de fortes chances de n’être que des inventions a posteriori 

introduites dans des récits à finalité morale. 949  En effet, la guérison du roi lydien est sans 

doute à mettre en étroite relation avec le sauvetage tout aussi miraculeux d’Arion de 

Méthymne.950 Quant à la ruse de l’abondance simulée, elle n’est sans doute qu’un topos 

littéraire propre aux récits des prises de villes. 

Il est donc fort probable qu’Alyatte n’ait pas envoyé le cratère en argent au 

sanctuaire de Delphes pour s’acquitter de sa guérison miraculeuse, puisqu’il est possible 

que la maladie soudaine du roi n’ait jamais eu lieu. 

Reste qu’Hérodote déclare bel et bien que le père de Crésus offrit ce cratère à la 

suite de sa guerre l’opposant à la cité de Milet et aux accords qui s’ensuivirent avec 

Thrasybule.951 Ce dernier était, par ailleurs, lié à Périandre de Corinthe par des « liens 

d’hospitalité très étroits » (ξεῖνον ἐς τὰ µάλιστα),952 des relations personnelles dont on ne 

connaît ni la teneur ni les origines.953 On sait également que le sanctuaire de Delphes était 

fréquenté de façon assidue par les Corinthiens,954 les Cypsélides soignant leurs relations 

avec le sanctuaire par la construction d’un trésor et la consécration d’offrandes.955  

                                                
947 HÉRODOTE, I, 19-22.  
948 HÉRODOTE, I, 20. 
949 Voir chapitre 3.1.I.b  « Milet ». 
950 HÉRODOTE, I, 23-24. 
951 HÉRODOTE, I, 25. 
952 HÉRODOTE, I, 20. 
953 É. WILL 1955, p. 548-549. 
954 Entre le VIIIe et le VIe siècle ACN, la céramique recueillie à Delphes est essentiellement corinthienne. 
Voir A. JACQUEMIN 1999, p. 55. 
955 Pour le trésor des Cyspélides, cf. HÉRODOTE, I, 14 ; pour le palmier en bronze offert par Cyspélos à 
Delphes, cf. PLUTARQUE, Pourquoi la Pythie ne rend plus ses oracles en vers, 12. Sur la signification de ce 
palmier, voir W. DEONNA 1951, p. 162-207. Ce palmier en bronze annonce celui offert par Nicias à Délos. 
cf. PLUTARQUE, Vie de Nicias, 4. Sur l’emplacement de cette offrande dans l’enceinte sacrée de Délos, voir 
P. COURBIN 1973, p. 157-172.  



 215 

Dès lors, il se pourrait qu’Alyatte ait envoyé une ambassade ainsi que le grand 

cratère en argent avec son support en fer principalement dans le but de complaire au 

sanctuaire d’Apollon et l’ensemble des Delphiens (notamment les prêtres). Par ce geste, il 

désirait aussi, voire surtout, impressionner tous les nombreux visiteurs grecs du sanctuaire. 

Les prêtres, à la suite d’une ambassade lydienne et en remerciement de l’envoi du cratère, 

auraient pu faire en sorte que la Pythie enjoigne Périandre (xenos de Thrasybule) de 

conseiller au tyran de Milet la conclusion d’une paix avec Alyatte.956 

Cet échange de bons procédés pourrait faire penser à une relation d’amitié nouée 

entre Alyatte et les Delphiens, une procédure que Crésus aurait reprise par la suite.957 

 

Conclusions 

 

Comme nous venons de l’étudier, il est fort probable qu’Alyatte n’ait jamais tissé 

de quelconques liens personnels avec les tyrans de Corinthe. Nous sommes tenté de 

conclure que le logos samien958 et la mention de l’envoi par Périandre de trois cents jeunes 

Corcyréens à Alyatte, souvent brandi comme argument irréfutable de l’existence de liens 

personnels entre le roi lydien et le tyran de Corinthe, ne sont en réalité que des inventions a 

posteriori. On pourrait peut-être même envisager qu’il s’agisse d’un récit étiologique 

construit selon un canevas mythique à partir d’un rite initiatique – certes inconnu – 

pratiqué à Corcyre. De plus, nous avons relevé le fait que le thème des eunuques pourrait 

ne renvoyer à rien d’autre qu’à une déformation poussée à l’extrême de l’efféminisation 

des Lydiens, thème apparu en milieu grec à la suite de la chute de Sardes. 

Nous sommes également tenté de proposer une autre explication de la présence 

d’une offrande d’Alyatte à Delphes, dont la situation à l’intérieur du trésor des Corinthiens 

au temps d’Hérodote est souvent avancée comme argument de l’existence de liens 

interpersonnels entre Alyatte et Périandre. Nous avons proposé que la présence du cratère 

en argent ne soit due qu’au déplacement de celui-ci (avec les autres offrandes lydiennes) 

dans le trésor des Corinthiens (bâtiment clos le plus proche du temple d’Apollon), 

                                                
956 Il est vraisemblable que l’envoi par Crésus d’offrandes à Delphes ait été dans l’intention d’influencer la 
Pythie afin qu’elle invite les Spartiates, alors fort influents à Delphes, à se nouer d’amitié avec le roi de 
Lydie. Voir infra. 
957 Voir infra 3.2.3.2. 
958 HÉRODOTE, III, 46-48. 



 216 

à la suite du grand incendie de 548 ACN. Il semblerait en effet plus conforme aux rares 

données disponibles que le père de Crésus ait utilisé ce cratère en argent comme cadeau et 

outil diplomatique en l’offrant aux Delphiens afin que ceux-ci influencent la Pythie pour 

qu’elle enjoigne Périandre à conseiller son ami Thrasybule de conclure la paix avec 

Alyatte de Lydie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 217 

3.2.3 Crésus : l’alliance avec Sparte et sa relation avec les 

Delphiens 

 

Selon Hérodote, de retour à Sardes après avoir livré une bataille indécise en Ptérie 

contre Cyrus II de Perse,959 Crésus aurait projeté de convoquer ses alliés afin d’obtenir de 

ceux-ci qu’ils lui apportent des troupes supplémentaires lui permettant, une fois l’hiver 

passé, d’attaquer en force les Perses au printemps.960 Cette mention fournit l’occasion à 

l’historien d’Halicarnasse de dévoiler des alliances qu’aurait conclues auparavant le roi de 

Lydie non seulement avec les Spartiates, mais aussi avec Amasis d’Égypte et même le roi 

de Babylone (Fig. 81). L’occasion est donc donnée ici de revenir sur les questions que 

soulèvent depuis longtemps les accords qu’auraient conclus Lydiens et Spartiates, afin de 

cerner au mieux la crédibilité à leur reconnaître.  

Le passage à considérer doit être rappelé afin de permettre son analyse 

approfondie :  

« Κροῖσος δὲ µεµφθεὶς κατὰ τὸ πλῆθος τὸ 

ἑωυτοῦ στράτευµα (ἦν γάρ οἱ ὁ συµβαλὼν 

στρατὸς πολλὸν ἐλάσσων ἢ ὁ Κύρου), τοῦτο 

µεµφθείς, ὡς τῇ ὑστεραίῃ οὐκ ἐπειρᾶτο ἐπιὼν ὁ 

Κῦρος, ἀπήλαυνε ἐς τὰς Σάρδις, ἐν νόῳ ἔχων 

παρακαλέσας µὲν Αἰγυπτίους κατὰ τὸ ὅρκιον 

(ἐποιήσατο γὰρ καὶ πρὸς Ἄµασιν βασιλεύοντα 

Αἰγύπτου συµµαχίην πρότερον ἤ περ πρὸς 

Λακεδαιµονίους), µεταπεµψάµενος δὲ καὶ 

Βαβυλωνίους (καὶ γὰρ πρὸς τούτους αὐτῷ 

ἐπεποίητο συµµαχίη, ἐτυράννευε δὲ τὸν χρόνον 

τοῦτον τῶν Βαβυλωνίων Λαβύνητος), 

Ἐπαγγείλας δὲ καὶ Λακεδαιµονίοισι παρεῖναι ἐς 

χρόνον ῥητόν, ἁλίσας τε δὴ τούτους καὶ τὴν 

ἑωυτοῦ συλλέξας στρατιὴν ἐνένωτο τὸν 

« Mais Crésus, mécontent de l’insuffisance 

numérique de ses troupes, – car les forces qui 

s’étaient engagées de son côté étaient bien 

moins nombreuses que celles de Cyrus, – 

mécontent de cette disproportion, comme le 

lendemain Cyrus ne tentait pas d’attaque, s’en 

retourna à Sardes. Son intention était d’appeler 

au secours les Égyptiens en vertu du traité (car 

il avait aussi conclu une alliance avec Amasis, 

roi d’Égypte, avant d’en conclure avec les 

Lacédémoniens), de faire venir également les 

Babyloniens (avec eux de même il avait une 

alliance ; le roi de Babylone était en ce temps 

Labynète), de mander en outre aux 

Lacédémoniens qu’ils eussent à se trouver à 

                                                
959 Voir infra 4.3. 
960 HÉRODOTE, I, 77.  



 218 

χειµῶνα παρεὶς, ἅµα τῷ ἔαρι στρατεύειν ἐπὶ 

τοὺς Πέρσας. »961 (Édition de P. E. LEGRAND) 

Sardes pour une date fixée ; ces alliés réunis, 

ses propres troupes rassemblées, il avait 

l’intention, après avoir laissé passer l’hiver, de 

marcher au printemps contre les Perses ».  

(Traduction de P. E. LEGRAND) 

Ces alliances avec Amasis et le roi de Babylone962 à chaque fois énoncées dans une 

incise intriguent depuis longtemps l’érudition. Dans la première, il est possible de trouver 

des précisions sur le traité (ὅρκιον) en vertu duquel Crésus appelle les Égyptiens à son 

secours : une alliance (συµµαχίη) lydo-égyptienne aurait été conclue avant celle nouée 

avec Sparte. La seconde fournit la raison pour laquelle Crésus pouvait faire appel aux 

Babyloniens : une alliance (συµµαχίη) avait également été conclue avec le roi de 

Babylone, celui qu’il nomme Labynète.963  

Armé de ces rappels, nous pouvons entamer notre étude par la consultation des 

oracles de Grèce commanditée par Crésus. 

 

La consultation des oracles 

 

Informé et inquiet de la chute du roi des Mèdes Astyage face à Cyrus, Crésus, 

indécis sur la marche à suivre, aurait décidé d’éprouver la véracité des oracles de Grèce et 

de Libye. Son intention aurait été, après avoir testé leur fiabilité, de leur demander par une 

seconde ambassade s’il devait faire la guerre aux Perses.964 À la suite de ce premier 

examen, Crésus aurait convenu que les oracles de Delphes et d’Amphiaraos étaient les 

seuls véridiques (ἀψευδὲς).  

                                                
961 HÉRODOTE, I, 77. 
962 Hérodote mentionne un certain Labynète. Mieux vaut sans doute reconnaître ici Nabonide, roi de 
Babylone de 556 à 539 ACN avant d’être détrôné par Cyrus. Hérodote mentionnait déjà au chapitre 74 un 
autre Labynète qui aurait servi de médiateur dans la conclusion de la paix entre la Lydie et les Mèdes en 585 
ACN. Notre auteur précise au chapitre 188 toujours de son livre I que ce Labynète « médiateur » était le père 
de celui qui avait conclu l’alliance avec Crésus. Or, il s’avère qu’en 585 ACN, le roi de Babylone était 
Nabuchodonosor et que ce dernier n’avait aucun lien de parenté avec Nabonide. Les propos d’Hérodote sont 
donc confus. Voir D. ASHERI et al. 2007, p. 135 ; voir P. E. LEGRAND 1932 (a), p. 183, note 1. 
963 Ces deux alliances seront étudiées ci-après au point 3.3. 
964 HÉRODOTE, I, 46-53. Pour le sanctuaire de Libye, Hérodote déclare uniquement qu’il était consacré à 
Ammon (I,46). 



 219 

En effet, ils avaient réussi le test auquel Crésus les avait soumis.965 Hérodote relate 

ensuite aux chapitres 50-52 toutes les offrandes que le roi avait fait parvenir à ces deux 

sanctuaires. Celles-ci, semble-t-il, étaient toujours visibles du temps de notre historien, 

au vu de sa description de celles dédiées à Amphiaraos : « ces deux objets étaient encore 

de mon temps en dépôt à Thèbes (τὰ ἔτι καὶ ἀµφότερα ἐς ἐµὲ ἦν κείµενα ἐν Θήβῃσι) ».966 

Lors de la deuxième ambassade, les Lydiens interrogèrent donc ces deux oracles 

sincères (ἀψευδὲς),967 cherchant à savoir s’il était opportun de faire la guerre aux Perses et 

s’il était prudent de s’adjoindre des troupes alliées.968 Les réponses données par les deux 

oracles concordèrent969 et ils lui conseillèrent de prendre pour alliés ceux qu’il aurait 

reconnus comme les plus puissants parmi les Grecs,970 non sans lui avoir préalablement 

prédit qu’il détruirait un grand empire (µεγάλην ἀρχὴν) s’il déclarait la guerre aux 

Perses.971 À la suite de nouvelles recherches, Crésus aurait appris que le premier rang grec 

était occupé par les Spartiates et les Athéniens (Λακεδαιµονίους τε καὶ Ἀθηναίους), les uns 

appartenant à la famille dorienne et hellénique, les autres à la famille ionienne et 

pélasgique.972 

C’est à partir de ces propos qu’Hérodote entame deux longues digressions, 

l’une sur les habitants de Sparte, l’autre sur ceux d’Athènes. Ces développements exposent 

leurs origines lointaines (les premiers auraient migré, les seconds seraient installés là 

depuis toujours). Pour l’essentiel, ces digressions informent le lecteur sur ce qui se 

déroulait sur le continent grec à cette époque où le Proche-Orient tournait une importante 

page de son histoire.973 Pour ce qui est du berceau originel des Spartiates et Athéniens, 

le récit d’Hérodote reflète des préoccupations de son temps dominées et entretenues par la 

lutte idéologique entre Athènes et Sparte. L’ensemble des récits mythiques relatifs à 

l’autochtonie revendiquée par les Athéniens leur procurait une légitimité dont ils pouvaient 

                                                
965 HÉRODOTE, I, 46-49. 
966 HÉRODOTE, I, 52. 
967 Remarquons qu’Hérodote (I, 53) ne les mentionne pas, il déclare : Τοῖσι δὲ ἄγειν µέλλουσι τῶν Λυδῶν 
ταῦτα τὰ δῶρα ἐς τὰ ἱρὰ « les Lydiens qui allaient conduire ces présents aux sanctuaires ». Cependant, il 
continue son récit après avoir mentionné que Crésus tenait les oracles de Delphes et d’Amphiaraos comme 
les seuls véridiques. Ceci incline à penser que les sanctuaires mentionnés dans ce passage sont ces deux 
derniers. 
968 HÉRODOTE, I, 53 : στρατεύηται ἐπὶ Πέρσας Κροῖσος καὶ εἴ τινα στρατὸν ἀνδρῶν προσθέοιτο φίλον. 
Notons qu’un peu plus loin, lorsque les Lydiens s’adressent directement aux oracles, Hérodote reprend cette 
formule, mais n’utilise plus le terme φίλον remplacé par celui du σύµµαχον. 
969 HÉRODOTE, I, 53 : τῶν δὲ µαντηίων ἀµφοτέρων ἐς τὠυτὸ αἱ γνῶµαι συνέδραµον. 
970 HÉRODOTE, I, 53 : τοὺς δὲ Ἑλλήνων δυνατωτάτους συνεβούλευόν οἱ ἐξευρόντα φίλους προσθέσθαι. 
971 HÉRODOTE, I, 53. 
972 HÉRODOTE, I, 56. 
973 Du chapitre 56 au chapitre 71. 



 220 

ainsi user pour revendiquer leur hégémonie. Cette légitimité aux origines insondables 

donne également à l’Athènes démocratique un fondement primordial à sa conception de la 

citoyenneté : les Athéniens sont pleinement des citoyens. En effet, ils sont issus du génos 

originel (celui d’Érichthonios) contrairement aux Spartiates qui, du reste, ne connaissent 

pas la démocratie.974  

Revenons-en à l’examen de cette alliance lydo-spartiate évoquée par Hérodote. 

Lorsque le moment viendra d’évaluer l’historicité à reconnaître à l’ensemble de l’épisode, 

on ne pourra oublier que ces développements d’Hérodote semblent bien peu en rapport 

avec la question posée par Crésus. 

 

3.2.3.1 L’alliance avec les Spartiates 

 

Selon l’historien, une fois informé de la supériorité du moment des Lacédémoniens 

sur les Athéniens, Crésus se serait tourné du côté des Spartiates afin de se lier à eux.975 

Le roi de Lydie leur aurait envoyé des messagers (ἀγγέλους) porteurs de cadeaux (δῶρα) et 

d’une annonce : Crésus les avait choisis car ils étaient les premiers des Grecs (προεστάναι 

τῆς Ἑλλάδος). De ce fait, il sollicitait leur amitié de même que leur alliance (φίλος […] καὶ 

σύµµαχος). Les Spartiates se réjouirent et conclurent sous la foi de serments (ὅρκια) un 

traité d’hospitalité et d’alliance (ξεινίης πέρι καὶ συµµαχίης).976  

Les Lacédémoniens y auraient d’autant plus consenti qu’un contact ancien avait 

déjà été établi avec Crésus : plus tôt, le Lydien leur avait fourni gracieusement l’or qu’ils 

avaient utilisé pour ériger une statue en l’honneur d’Apollon, œuvre toujours visible du 

temps d’Hérodote sur le mont Thornax qui domine Sparte.977 De plus, ils se disaient flattés 

d’avoir été préférés aux autres Grecs. Les Spartiates se déclarèrent disposés à répondre à 

son appel et lui envoyèrent alors un cratère de bronze. Mais celui-ci ne parvint jamais à 

Sardes pour des motifs contradictoires qu’Hérodote se plaît à rapporter par le menu.978  

                                                
974 N. LORAUX 1979, p. 3 et 11 ; N. LORAUX 1996, p. 37-42 et 49-59. Voir également J. M. HALL 1999, 
p. 50-53 ; R. THOMAS 2001, p. 222-225.  
975 En effet, Athènes était alors sous la tyrannie des Pisistratides et Sparte, qui était « heureuse dans les autres 
guerres », venait de vaincre les Tégéates. Voir HÉRODOTE, I, 56-69. 
976 HÉRODOTE, I, 69. 
977 Selon Pausanias, qui écrit six siècles plus tard, l’or envoyé par Crésus aurait servi pour réaliser la statue de 
l’Apollon d’Amyclées et non pas pour celle se trouvant sur le Thornax. Voir PAUSANIAS, III, 10, 8. Nous y 
reviendrons ci-après. 
978 HÉRODOTE, I, 69-70. 



 221 

Un tel échange de cadeaux opéré entre Crésus et les Spartiates invite à envisager 

qu’il s’agit de toute évidence d’une relation fondée sur la réciprocité. Comme le souligne 

Hans Van Wees,979 la fonction fondamentale de ce type de relation vise à l’établissement et 

à l’entretien de relations amicales, les échanges de cadeaux constituant un outil de 

cohésion sociale. Il fait aussi observer qu’afin de nourrir cette relation, rien n’oblige à faire 

parvenir le contre-don à la suite du premier  cadeau réceptionné.980 Dans le cas qui nous 

occupe, si Hérodote déclare que Crésus avait déjà envoyé de l’or à Sparte, rien ne permet 

de penser que le Lydien avait déjà reçu quoi que ce soit en retour.  

En outre, cet échange s’apparente du coup à une forme de dette que l’on contracte 

et que valide le délai de réaction : celui qui accepte le cadeau proposé se sent dans 

l’obligation de faire de même s’il souhaite marquer sinon son approbation, au moins son 

intérêt pour le rapprochement en offrant pour bien faire un présent d’une valeur 

judicieusement plus grande que celui reçu. Cet effet d’éternel déséquilibre récurrent fait en 

sorte que chaque partie est à tour de rôle endettée vis-à-vis de l’autre.981 Dans cette 

perspective, les Lacédémoniens se seraient sentis redevables comme rappelés à l’ordre, 

après avoir reçu et accepté naguère l’or commandé à Crésus sans contrepartie immédiate. 

Dès lors, ils lui auraient accordé leur amitié et leur alliance, le tout scellé par l’envoi d’un 

cratère de bronze.982 

 

Quelle authenticité accorder aux oracles de la Pythie et à la prétendue hégémonie 

spartiate ? 

 

En dépit des nombreux détails fournis par Hérodote, la réalité historique de cette 

première alliance conclue par Crésus a provoqué incrédulité et scepticisme chez plusieurs 

érudits.  

 

                                                
979 H. VAN WEES 1998, p. 13-49.  
980 Hans Van Wees s’appuie ici sur les travaux des sociologues Pierre Bourdieu et Alvin Wald Gouldner. Sur 
cette pratique d’échange de cadeaux au Proche-Orient ancien : B. LAFONT 2001 ; M. LIVERANI 2003, p. 123-
125 ; M. INTRIERI 2010, p. 123-142. Voir aussi G. HERMAN 1987, p. 75-80. 
981 Pour l’essentiel, voir H. VAN WEES 1998, p. 25-26. Voir également au départ M. MAUSS 1923-1924.  
982 Que le cratère soit parvenu ou non à Sardes, Crésus s’est cru en droit d’espérer un geste prochain tout 
comme de prétendre en retour à une aide militaire des Lacédémoniens. 



 222 

Ainsi, après avoir précisé que la réalité de cette alliance était discutée depuis 

longtemps, Roland Crahay a mis en doute l’authenticité des oracles. Dans son étude sur La 

littérature oraculaire chez Hérodote, il juge apocryphes les réponses livrées par la Pythie 

qui exhortait Crésus à s’adjoindre les plus puissants des Grecs.983 L’un et l’autre des 

arguments avancés relèvent de l’érudition historique, domaine ou les certitudes n’ont 

parfois qu’un temps. Dans le premier argument, selon lui, cette suprématie 

lacédémonienne dont Crésus aurait été informé n’était pas d’actualité du temps du roi 

mermnade ; elle daterait seulement de la fin du VIe siècle ACN – soit plusieurs décennies 

plus tard. R. Crahay est prêt à convenir que Sparte surpassait la puissance athénienne vers 

550 ACN mais il estime que, plus tôt, les Lacédémoniens ne passaient pas encore pour les 

plus puissants de tous les Grecs du continent.984 

Cette position souffre la critique : même si les Spartiates n’étaient pas encore 

vraiment les premiers de tous les Grecs, Lacédémone jouissait déjà d’une puissance très 

redoutable avant les années 550 ACN. À cette époque, elle avait déjà entrepris une 

politique d’alliances avec ses cités voisines. De plus, elle se posait comme libératrice des 

tyrans et comme rempart contre les agressions. C’est d’ailleurs ainsi qu’elle avait réussi à 

placer sous son aile des cités loin de lui être limitrophes telles que Sicyone, Élis, l’Arcadie, 

Corinthe, Mégare, et peut-être Phlionte et Cléones. Mais, de fait, c’est surtout en prenant le 

dessus sur Argos à l’issue de la bataille mémorable gagnée pour le contrôle de Thyréa, 

une joute que la tradition place, il est vrai, seulement vers 547 ACN,985 qu’elle s’était 

imposée aux yeux de tous comme la plus puissante communauté du Péloponnèse.986 

 

 

 

                                                
983 R. CRAHAY 1956, p. 198-199. Pour R. Crahay, cet oracle n’aurait été rendu que par la Pythie, car le thème 
de la véracité de l’oracle d’Amphiaraos (qui, selon Hérodote, était tenu également par Crésus comme 
véridique) aurait été inséré après-coup ; son affirmation est développée aux pages 195 à 197 de son ouvrage. 
984 R. CRAHAY 1956, p. 157. 
985 HÉRODOTE, I, 82. Selon Hérodote, cette « bataille des champions » (Spartiates et Argiens s’étaient 
accordés à faire se mesurer chacun leurs trois cents meilleurs hommes) pour le contrôle de la Thyréatide avait 
eu lieu au même moment (κατ᾽ αὐτὸν τοῦτον τὸν χρόνον συνεπεπτώκεε) que le siège de Sardes par Cyrus 
après la bataille de Ptérie. 
986 N. G. L. HAMMOND 1982, p. 356. Cette bataille des champions était une revanche de la défaite spartiate à 
Hysiée, datée par Pausanias de la quatrième année de la septante-septième olympiade : 669/668 ACN. 
(PAUSANIAS, II, 24, 7). Voir C. BAURAIN 1997, p. 244-245 ; J. HALL 2007, p. 145-154. 



 223 

Un deuxième élément suscitant la méfiance a été relevé par Roland Crahay : selon 

lui, c’est seulement lorsque Cléomène fut en mesure d’intriguer à Delphes (il usait alors de 

son influence pour « dicter » ses oracles à la Pythie)987 que Sparte fut apte à se faire 

patronner par Apollon. Ainsi, elle aurait été reconnue comme abritant les Grecs les plus 

puissants de cette époque. 

En effet, ce n’est qu’à partir du règne de Cléomène – menant une politique 

agressive efficace – que Sparte aurait été en mesure de se faire entendre dans la politique 

intérieure en Grèce. Pour R. Crahay, la raison en est simple : elle se trouvait désormais à la 

tête de la Ligue du Péloponnèse qui rassemblait en son sein presque toutes les cités de 

l’« île de Pélops » ainsi que Mégare et Égine (chaque membre de cette ligue jurant fidélité 

à Sparte reconnue comme son ἡγεµών). Mieux encore, Cléomène allait jusqu’à interférer 

dans les politiques béotienne et athénienne.988 En d’autres termes, l’affirmation qui faisait 

de Sparte la cité la plus puissante de Grèce aurait eu plus de crédibilité si elle avait renvoyé 

à une situation postérieure d’un quart de siècle à la date retenue pour l’alliance des 

Spartiates avec le Lydien. Cet érudit fait également valoir que les propos d’Hérodote – 

mettant Athènes et Sparte sur un pied d’égalité lorsque Crésus cherche à connaître 

l’identité des Grecs les plus puissants – ont tout l’air de n’être qu’un anachronisme jouant 

sur des prétentions athéniennes postérieures à 480 ACN.989  

Ainsi, pour qui suit l’argumentaire de R. Crahay, on doit conclure au caractère 

imaginaire de l’alliance entre Crésus et Sparte et y voir une légende créée à l’instigation de 

Cléomène afin de rehausser le prestige de sa cité… et, par la même occasion, le sien. 

 

 

 

                                                
987 Cléomène réussit à s’allier le concours de la Pythie à partir du moment où celle-ci déclare que son rival 
Démarate, deuxième roi de Sparte, n’était pas le fils d’Ariston, le roi précédent. HÉRODOTE, VI, 66. 
R. Crahay ajoute que Cléomène aurait usé de son influence à Delphes afin de mettre en circulation des 
oracles déclarant que la dynastite des Agiades avait plus de prestige que celle des Eurypontides, qu’il pouvait 
vaincre Argos sans la détruire et qu’il mena une campagne pour discréditer Milet, etc. Voir R. CRAHAY 1956, 
p. 161-182. 
988 M. I. FINLEY 1982, p. 114 ; L. H. JEFFERY 1988, p. 353-361. 
989 R. CRAHAY 1956, p. 198-199. En effet, Hérodote déclare (I, 56) que les Athéniens et les Spartiates sont ex 
æquo (τε καὶ), ils occupent tous les deux le premier rang. Ceci est pour le moins très intriguant surtout en 
regard des conceptions grecques de la compétition et de l’hégémonie. C’est pourquoi on est en droit de 
penser que cela n’est peut-être qu’un ajout maladroit, de la part d’Hérodote, laissant transparaître les 
prétentions athéniennes en vigueur au Ve siècle ACN, Athènes voulant s’afficher comme, à tout le moins, 
l’ « égale » de Sparte dès le milieu du VIe siècle ACN.  



 224 

En regard, Vincenzo La Bua rejette les doutes semés par la recherche sur cette 

alliance. 990 Ainsi, il souligne que lorsque les Ioniens (et les Éoliens) firent face à Harpage 

après la chute de Crésus (en 547 ACN),991 ce sont bien les Spartiates que sollicitèrent les 

Ioniens. De même, il rappelle que seuls les Milésiens s’abstinrent au vu de leurs 

obligations contractées avec Cyrus sous la forme d’un serment (ὅρκιον).992 Cependant, 

poursuit Hérodote après un long développement sur les Ioniens d’Asie, les Spartiates 

refusèrent catégoriquement d’accéder à la demande des délégués ioniens et éoliens 

formulée au nom de tous par Pythermos de Phocée. L’historien précise qu’ils envoyèrent 

tout de même une pentécontère pour y voir plus clair. Une fois arrivé à Phocée, l’équipage 

délégua à Sardes un certain Lacrinès, le plus estimé d’entre eux, afin d’informer Cyrus de 

l’interdiction lancée par les Lacédémoniens de porter la dévastation en terre grecque. 

En effet, ils ne verraient pas un tel geste d’un bon œil. Et Hérodote de s’attarder 

malicieusement sur la fin de non-recevoir d’un Cyrus méprisant les agoras et ses pratiques 

propres aux Grecs.993 

Ici encore, il s’agit d’une mention très claire de la toute-puissance spartiate, puisque 

les Ioniens implorent sans hésitation l’aide de cette seule cité grecque (du continent).994 

Quoi qu’il en soit, ces mentions de la suprématie spartiate confortaient R. Crahay dans 

l’idée qu’Hérodote aurait reçu ces informations d’une source favorable à Lacédémone lors 

de sa visite au sanctuaire de Delphes.995 Il est vrai qu’Hérodote doit avoir séjourné en 

Grèce continentale aux alentours des années 447 à 444/3 ACN (date de son départ pour 

Thourioi)996 et que Sparte a pu peser sur le sanctuaire phocidien tout au long du Ve siècle – 

en particulier après la bataille de Coronée de 447 ACN.997  

                                                
990 V. LA BUA 1977.  
991 Donc après la « bataille des champions » entre Lacédémone et Argos (ca. 547 ACN, si contemporaine de 
la chute de Sardes comme l’avance Hérodote). 
992 HÉRODOTE, I, 141. 
993 HÉRODOTE, I, 152-153. 
994 R. CRAHAY 1956, p. 157.  
995 Idem, p. 156. L’ensemble des mentions de la suprématie spartiate chez Hérodote se retrouve aux chapitres 
157 à 159 de son livre I. Cependant, on pourrait tout aussi bien envisager qu’Hérodote ait puisé ses 
informations concernant Crésus dans une, voire plusieurs tragédies du VIe siècle ACN traitant de la famille 
des Mermnades, aujourd’hui perdues. Voir entre autres à ce sujet : S. SAÏD 2002 ; C. SEGAL 1971 ; 
O. TAPLIN 1997.   
996 Voir le volume introductif de Legrand dans la collection Budé : P. E. LEGRAND (b) 1932, p. 29-32 ; 
D. LENFANT 2011, p. 215. 
997 « Dans les années postérieures à Coronée, avec l'élimination définitive des Athéniens de la Phocide et de 
la Béotie, la domination de Sparte sur Delphes fut incontestée ». Voir M. SORDI 1957, p. 64 ; mais aussi 
G. DAUX 1957, p. 114-116 ; et surtout P. SÁNCHEZ 2001, p. 114. 



 225 

Par conséquent, on ne peut exclure que le père de l’Histoire ait visité un sanctuaire 

d’Apollon sous forte influence spartiate où les Lacédémoniens étaient libres de faire 

circuler des récits et des oracles fictifs destinés à rehausser leur prestige.998 

Afin de conforter sa thèse d’une hégémonie spartiate plus précoce, V. La Bua 

invoque toutefois un passage du logos samien d’Hérodote999 qui traite de la fuite des 

Samiens chassés par Polycrate et venus demander de l’aide à Sparte.1000 Cette dernière, 

selon les Samiens, aurait alors attaqué Polycrate pour deux raisons : d’une part, 

pour répondre du secours porté plus tôt à Lacédémone contre les Messéniens par la flotte 

samienne ; de l’autre, pour venger les vols commis par des Samiens tels ceux du fameux 

cratère offert par Sparte à Crésus, et du corselet de grande valeur expédié par Amasis aux 

Spartiates.1001  

Sur cette base, V. La Bua conclut à l’existence d’une alliance formelle car, estime-

t-il, dans le cas contraire, l’épisode du cratère volé aurait été inutile.1002 L’incident donne 

également l’occasion à cet historien de souligner le rôle joué par Amasis dans la 

conclusion de l’alliance lydo-spartiate puisque, selon lui, le pharaon avait incité les 

Lacédémoniens à accepter l’accord.1003 

Quoi qu’il en ait été, malgré la suprématie spartiate au milieu du VIe siècle ACN, 

comme se sont appliqués à le montrer  R. Crahay et avant lui W. H. Parke, l’ensemble des 

oracles rendus par la Pythie à Crésus peuvent être considérés comme des oracles produits a 

posteriori, voire de véritables faux historiques (même s’ils sont sans doute nourris de 

souvenirs plus ou moins précis) créés lorsque Cléomène intriguait à Delphes à la fin du VIe 

                                                
998 La suprématie spartiate sur le sanctuaire de Delphes à cette époque ne remet pas en cause l’engagement de 
Lacédémone en Ionie, lors des campagnes d’Harpage, même s’il ne consistait qu’à l’envoi d’une 
pentécontère. Érétrie fera de même lors de la révolte d’Ionie une cinquantaine d’années plus tard. 
999 HÉRODOTE, III, 39-60. 
1000 Polycrate avait chassé les Samiens qu’il soupçonnait de fomenter une révolte. Voir HÉRODOTE, III, 44. 
1001 HÉRODOTE, III, 46-47. Hérodote ne mentionne qu’une seule fois le vol de ce corselet égyptien. Celui-ci 
aurait été de la même facture que celui que le pharaon aurait offert à l’Athéna de Lindos (II, 182). Le corselet 
destiné aux Spartiates aurait été volé par les Samiens juste un an avant le vol du cratère. La version du vol du 
cratère est, pour Hérodote, la version spartiate, car la version samienne veut que les Lacédémoniens aient 
revendu le cratère à Samos après avoir appris la chute de Sardes (I, 70). Donc les Samiens auraient volé le 
corselet un an tout au plus avant le cratère. Mais plus loin, Hérodote établit une datation relative de ce vol en 
déclarant qu’il aurait eu lieu à peu près au même moment que le règne de Cypsélos de Corinthe et d’Alyatte 
de Lydie, le père de Crésus (III, 48). Hérodote s’emmêle donc dans ses datations et justifications.  
1002 Cependant, cela indique tout du moins qu’il existait aussi des liens entre Amasis et les Spartiates. Peut-
être les liens ont-ils été tissés après la victoire de Sparte contre Argos (contemporaine selon Hérodote de la 
chute de Sardes) qui a fait de Lacédémone la plus puissante cité du Péloponnèse, voire du monde grec au vu 
de la place exceptionnelle des Argiens dans les productions épiques. 
1003 V. LA BUA 1977, p. 40-43. 



 226 

siècle ACN, et rapportés à Hérodote lors de sa visite du sanctuaire qui se trouvait alors 

sous influence lacédémonienne.1004  

Aussi, pour tenter d’y voir plus clair, est-il opportun de s’interroger sur la raison de 

l’envoi d’offrandes par Crésus en Grèce et notamment au sanctuaire de Delphes. 

En effet, la présence de libéralités spectaculaires faites par le roi lydien au sanctuaire est 

une donnée historique qu’on ne peut mettre en doute.1005 

 

Les liens entre les offrandes de Crésus et les accords lydo-spartiates 

 

Au Thornax : 

 

Selon Hérodote,1006 c’est après avoir eu connaissance de la chute de son beau-frère 

Astyage (ca. 550 ACN) que Crésus se tourna vers la Grèce continentale. Cette orientation 

s’explique peut-être par l’espoir de Crésus d’y trouver un éventuel soutien face à une 

menace perse toujours plus inquiétante. Il aurait alors envoyé de nombreux dons au 

sanctuaire de Delphes. Mais ce faisant, il poursuivait aussi la politique de son père 

Alyatte1007 avec l’idée plus précise de flatter les Grecs. Il désirait aussi ranger l’oracle de 

son côté et améliorer ainsi son image auprès des Grecs du continent et des îles.  

De la sorte, il espérait que la Pythie jouerait en sa faveur dans l’espoir d’un soutien 

qui pouvait même se conclure par une alliance. En d’autres termes, comme le firent les 

Alcméonides par la suite, Crésus aurait pu intriguer auprès de la Pythie afin que Delphes 

invite les Lacédémoniens à accepter son alliance.1008 

 

                                                
1004 Le rôle d’Amphiaraos sera discuté ci-après. R. CRAHAY 1956, p. 182-207 ; H. W. PARKE et D. E. W. 
WORMELL 1956, p. 126-140. 
1005 H. W. PARKE et D. E. W. WORMELL 1956, p. 131. 
1006 HÉRODOTE, I, 46. 
1007 HÉRODOTE, I, 25. Cependant, Alyatte n’avait pas encore d’inquiétude de ce genre. La raison de l’envoi 
de ses offrandes doit donc être en partie à rechercher ailleurs, sans doute du bon voisinage comme invite à 
penser la densité des échanges entre les deux rives de l’Égée. 
1008 HÉRODOTE, V, 63. Sur le rôle joué par Delphes dans la conclusion de l’alliance entre Crésus et Sparte et 
notamment sur la présence du περιρραντήριον en or avec une inscription qui le consacre en tant qu’offrande 
des Lacédémoniens, voir : P. KAPLAN 2006, p. 146-147. Pour ce dernier, le περιρραντήριον serait une 
offrande de Crésus à Sparte qui aurait été envoyée par la suite à Delphes ; ou un cadeau de Crésus à Delphes, 
mais au nom des Lacédémoniens. 



 227 

Un fragment de Théopompe de Chios conservé chez Athénée de Naucratis1009 

témoigne de cette politique d’ouverture pratiquée par Sardes en direction de Sparte : 

« Les Lacédémoniens, voulant dorer (χρυσῶσαι) la statue d'Apollon d'Amyclées, 

ne trouvèrent pas d'or en Grèce. Ils envoyèrent consulter l'oracle [de Delphes], pour savoir 

où ils pourraient en acheter. Il leur répondit : chez Crésus, roi de Lydie. Ils envoyèrent les 

députés chez lui, et ceux-ci en achetèrent (ὠνήσαντο) ». Hérodote connaissait déjà cet 

épisode mais, pour sa part,1010 il signalait que Crésus avait offert l’or pour la réalisation de 

cette statue d’Apollon qui se trouvait au Thornax. Pausanias, quant à lui,1011 déclare – mais 

beaucoup plus tard – que les statues d’Apollon du Thornax et d’Amyclées étaient presque 

identiques. Il ajoute un développement qui va à l’encontre des propos d’Hérodote : celle du 

Thornax avait été réalisée selon le modèle d’Amyclées, mais les Spartiates honoraient 

davantage cette dernière. Pour le Périégète, celle-ci avait été réalisée avec l’or de Crésus 

qui, au départ, devait servir à décorer la statue du Thornax.  

Sans qu’il soit possible de les étayer, deux premières explications relatives à 

l’existence de ces statues sont envisageables. La première consiste à penser que Crésus 

avait fourni de l’or1012 contre rétribution pour la confection d’une unique statue : placée 

dans un premier temps au Thornax, elle aurait été rapidement déplacée à Amyclées où elle 

était toujours visible au IIe siècle PCN.1013 Dans ce cas, Pausanias (qui énonce l’existence 

de deux statues presque identiques) aurait été induit en erreur par ses informateurs ou ses 

lectures.  

 

 

 

 

                                                
1009 THÉOMPOMPE DE CHIOS, FGrH 115 F 193 J. 
1010 HÉRODOTE, I, 69. 
1011 PAUSANIAS, III, 10, 8. Pausanias a vu de ses propres yeux la statue de l’Apollon d’Amyclées : il le dit lui-
même lorsqu’il détaille le trône de la statue, plus loin dans son récit. PAUSANIAS, III, 18, 9 : τὸν θρόνον δὲ 
εἶδόν τε καὶ τὰ ἐς αὐτὸν ὁποῖα ἦν γράψω, « j’ai vu le trône et vais le décrire en détail ». 
1012 Pour Hérodote et Pausanias, l’or aurait été donné par Crésus aux Spartiates ; selon Théopompe, le Lydien 
le leur aurait vendu. 
1013 Cette statue d’Apollon d’Amyclées est présente sur les monnaies de Lacédémone depuis le IIIe siècle 
ACN jusqu’à l’époque impériale romaine. Cet Apollon était représenté « casqué, debout à droite, la main 
droite levée brandissant la lance, le bras gauche plié à angle droit, un arc à la main gauche ; le corps est 
dissimulé par une gaine qui tombe jusqu’aux pieds en s’élargissant légèrement vers le bas ; sur la gaine se 
détachent un aplustre surmonté d’un coq ; à droite, tout contre la statue, un bouc ; à gauche, une couronne ». 
Voir L. LACROIX 1949, p. 54-58. 



 228 

Selon la seconde explication, plus faible, l’or lydien aurait permis d’emblée 

la réalisation de deux statues qui auraient ainsi encadré la cité. Hérodote ne connaissait que 

l’exemplaire du Thornax, Théopompe uniquement celui d’Amyclées.1014 On sait en tout 

cas que les Spartiates vouaient un culte fervent à l’Apollon d’Amyclées.1015 Faire de cette 

statue celle qui avait été fabriquée grâce à l’or fourni par Crésus pouvait ainsi contribuer au 

prestige de celle-ci. 

Mais Nicolas Richer vient de proposer une troisième hypothèse: puisque Pausanias 

déclare que l’or du roi lydien avait été « détourné » pour la réalisation de l’Apollon 

d’Amyclées, « ce détournement pourrait suggérer que – peut-être pour obtenir l’aide de la 

cité – Crésus avait envoyé l’or à Sparte pour l’Apollon du Thornax, immédiatement avant 

de perdre le pouvoir, mais que les Spartiates utilisèrent à leur guise l’or envoyé, une fois 

Crésus abattu par Cyrus ».1016 

Cependant, remarquons que seul Pausanias qualifie l’Apollon du Thornax de 

« Pythéen »1017 , alors que ni Théopompe de Chios ni Hérodote ne donnent d’épiclèse à 

cette statue (ἄγαλµα). Par ailleurs, le culte d’Apollon Pythéen était d’origine argienne : il 

était notamment vénéré dans les sanctuaires de la ville d’Argos, d’Asiné, mais aussi en 

Cynourie (région de Thyréa).1018 Dès lors, il est possible que ce soit seulement à la suite de 

la « bataille des champions » et de la victoire spartiate sur Argos (et l’annexion de la 

Thyréatide) que le culte d’Apollon Pythéen ait été installé sur l’agora1019 et a fortiori sur le 

Thornax. Située sur la route reliant Argos à Lacédémone, la statue de l’Apollon du 

Thornax signifiait en bonne place aux Argiens (tout comme la statue d’Apollon Pythéen 

sur l’agora)1020 la conquête spartiate de la Thyréatide.1021 

 

 

                                                
1014 Le Thornax se situant au nord de Lacédémone, Amyclées au sud. Voir N. RICHER 1994, p. 85 ; 2012, p. 
230.  Mais ce choix est en contradiction avec les propos d’Hérodote qui ne mentionne qu’une statue qu’il 
situe sur le Thornax (I, 69). 
1015 PAUSANIAS, III, 10, 8. Voir également M. NAFISSI 2009, p. 119. 
1016 N. RICHER 2012, p. 351. 
1017 PAUSANIAS, III, 10, 8. 
1018 M. PIÉRART 1990 ; N. DESHOURS 1999, p. 471-473. L’épiclèse « pythéen » renvoie à Pythaeus, fils 
d’Apollon venu de Delphes, qui aurait construit le temple d’Apollon à Argos. Voir PAUSANIAS, II, 24, 1-2. 
1019 F. DE POLIGNAC 1995, p. 72-73.  
1020 Idem, p. 73. 
1021 Cette victoire sur Argos fut d’abord célébrée lors de la fête des Parparonia. Celle-ci fut intégrée aux 
Gymnopédies après 370/369 ACN à la suite de la perte de la Thyréatide, face aux Thébains, qui empêchait 
une célébration sur place. Voir N. RICHER 2012, p. 227 n. 12. 



 229 

Sur la base de ces nouvelles constatations, deux hypothèses inédites peuvent être 

avancées quant à l’envoi d’or par Crésus à Lacédémone.  

Selon la première hypothèse, le Mermnade aurait envoyé de l’or en réponse à une 

sollicitation spartiate pour la fabrication d’une statue d’Apollon à dresser au Thornax (elle 

était destinée à protéger la cité des dangers venus du nord, territoire sous contrôle argien). 

À la suite de la victoire de Thyréa qui rendait cette menace moins prégnante, cet ἄγαλµα 

du Thornax aurait été déplacé à Amyclées et remplacé par une deuxième statue d’Apollon 

pythaeus célébrant la prise récente de la Thyréatide jusque-là sous obédience argienne. 

Selon l’autre hypothèse, ce serait à la suite de leur victoire sur les Argiens que les 

Spartiates (qui passaient pour les plus puissants des Grecs à la suite de leur exploit guerrier 

sur les héritiers de l’Argos des temps héroïques) se seraient fourni en or auprès de Crésus 

afin de dorer l’Apollon du Thornax qui célébrait la prise de la Thyréatide. Cependant, pour 

une raison inconnue, cet or aurait été réaffecté au profit de la statue d’Amyclées. Cette 

dernière hypothèse impliquerait toutefois d’avancer la victoire conduisant à la prise de  

contrôle de Thyréa de quelques années avant 547 ACN, date traditionnellement retenue.1022 

 

À l’Amphiareion de Thèbes : 

 

Si les oracles sont apocryphes, nous pouvons aussi nous interroger sur la raison de 

la présence des offrandes de Crésus à Thèbes.1023 Hérodote déclare que le bouclier et la 

lance qu’il avait vus, tous deux en or et consacrés à Amphiaraos (dont il avait appris le 

mérite et le malheur), se trouvaient de son temps dans le temple d’Apollon Isménios à 

Thèbes (τὰ ἔτι καὶ ἀµφότερα ἐς ἐµὲ ἦν κείµενα ἐν Θήβῃσι, καὶ Θηβέων ἐν τῷ νηῷ τοῦ 

Ἰσµηνίου Ἀπόλλωνος).1024 L’historien d’Halicarnasse ne précise pas que ces offrandes 

étaient au départ entreposées dans l’Amphiareion (de Thèbes), ce qui n’invite guère à 

poser l’hypothèse d’un déplacement ou d’un transfert de ces offrandes, même si certains 

chercheurs l’ont néanmoins proposé. 

 

                                                
1022 Sur la seule base des propos d’Hérodote (I, 82) qui établit un synchronisme entre la « bataille des 
champions » et la chute de Sardes. HÉRODOTE, I, 83 : « Telles étaient les affaires qui occupaient les 
Spartiates, quand vint le héraut de Sardes demandant que l’on portât secours à Crésus assiégé ». 
1023 HÉRODOTE, I, 52. 
1024 HÉRODOTE, I, 52. 



 230 

Notons d’emblée, comme le précise Pierre Sineux après un long argumentaire, qu’il 

ne pourrait alors s’agir que de l’Amphiareion de Thèbes et non de celui d’Oropos. 

En effet, l’oracle se trouvait à l’origine à Thèbes et il n’a été dédoublé à Oropos que dans 

la deuxième moitié du Ve siècle ACN (ca. 420), alors que la zone était passée sous contrôle 

athénien.1025  

Pour Pierre Sineux, ce bouclier et cette lance se seraient tout d’abord trouvés dans 

l’Amphiareion thébain avant d’être déplacés dans le temple sans doute voisin d’Apollon 

Isménios. Ce choix du temple d’Apollon n’aurait pas été anodin puisqu’il était lui aussi le 

siège d’un oracle, alors qu’Amphiaraos passait de surcroît pour le protégé d’Apollon.1026 

De plus, on sait que l’oracle d’Apollon Isménios pratiquait l’empyromancie ; 

or Amphiaraos passait pour avoir pratiqué au moins une fois de son vivant cette 

technique.1027 Le souvenir de cette pratique du devin aurait donc pu jouer lors du transfert 

des offrandes de Crésus. 1028  Cela dit, la mention du recours d’Amphiaraos à 

l’empyromancie n’est présentée que chez Euripide, auteur de la fin du Ve siècle ACN, soit 

bien après le séjour d’Hérodote en Grèce continentale (ca. 447-443 ACN). Euripide a donc 

pu faire de cette technique une pratique du héros argien pour deux raisons : à la fois parce 

qu’Apollon Isménios s’exprimait à travers des techniques empyromantiques, et parce 

qu’Amphiaraos était son protégé. Si tel est le cas, au contraire de ce que défend P. Sineux, 

s’il y a eut un transfert des offrandes de Crésus, il n’aurait alors aucun lien assuré avec 

cette aptitude du devin argien.1029 

 

                                                
1025 L’amphiareion de Thèbes se trouvait probablement à Cnopia, entre Thèbes et Ptonia (PAUSANIAS, IX, 
19, 4 ; STRABON, IX, 2, 10-11). Les Athéniens ont installé le culte d’Amphiaraos à Oropos lors de la guerre 
Archidamique : Athènes cherchait de cette manière à se réapproprier en partie la légende des Sept contre 
Thèbes. Le héros-devin argien Amphiaraos, englouti en terre thébaine, se voit consacrer un culte à Oropos, 
alors devenue terre athénienne. Ce geste contribue à signifier la mainmise des Athéniens sur Oropos face aux 
Thébains. De plus, cette installation du culte à Oropos s’inscrit dans une politique athénienne où l’alliance 
avec Argos est recherchée. Voir P. SINEUX 2007, p. 65-79 et 95-97.  
1026 Dans les Sept contre Thèbes d’Eschyle, Apollon fait des promesses à son favori (vers 618) ; dans 
l’Odyssée, il est le « favori d’Apollon » (chant XV, vers 245-246) ; pour Euripide, il pratique « l’art de 
Phoïbos » (Hypsipyle, fr. 60, I, vers 58-59). 
1027 EURIPIDE, Hypsipyle, fr. 60. 
1028 P. SINEUX 2007, p. 195-196.  
1029 De plus, Hypsipyle d’Euripide aurait été écrite entre 410 et 407 ACN (O. TAPLIN 2007, p. 211), époque 
où le sanctuaire d’Oropos (dont l’oracle du héros argien venait d’être installé depuis peu) sous contrôle 
athénien était retombé dans l’escarcelle des Béotiens (P. SINEUX 2007, p. 74-75). Ainsi Euripide aurait peut-
être fait mention d’Amphiaraos afin de flatter les revendications athéniennes sur Oropos, et le tragique aurait 
mentionné la faculté empyromantique en se fondant sur une mauvaise lecture d’Hérodote qui liait le héros 
argien au sanctuaire d’Apollon Isménios à Thèbes.  



 231 

Revenons au geste de Crésus vis-à-vis du sanctuaire thébain. Ici aussi, il est 

probable que l’offrande du roi lydien ait été un moyen diplomatique de nouer des liens 

avec la cité. Sans doute considérait-il les Thébains comme des partenaires potentiels.  

Thèbes était une autre cité très florissante du VIe siècle ACN, au cœur du pays 

béotien puisqu’elle s’était hissée à la tête de la première Confédération béotienne. 

Elle avait également remporté quelques beaux succès militaires durant ce siècle. 

Enfin elle se revendiquait à travers le cycle thébain d’un passé mythique aussi prestigieux 

que celui d’Argos qui venait pourtant de s’incliner devant les Spartiates.1030  

Bref, sa place de choix dans la poésie épique et dans la tragédie attique est 

incontestable et Crésus aurait donc flatté la vieille « cité aux sept portes » afin que celle-ci 

accepte de se lier à lui. De fait, elle devait, comme Argos, assurer son rayonnement au loin. 

Ainsi s’expliquerait – tout comme à Delphes et au Thornax – la présence d’offrandes du 

Lydien à Thèbes. Quant à l’endroit précis de leur exposition en Béotie, il est possible (mais 

pas incontestable au vu de la notoriété ancienne d’Amphiaraos) qu’elles aient été 

immédiatement exposées chez Apollon Isménios, comme l’invite à le croire le récit 

d’Hérodote.  

Pour appuyer cette hypothèse, comme le souligne R. Crahay,1031 cette mention par 

Hérodote d’Amphiaraos se présente comme « un élément étranger mal raccordé à 

l’ensemble du récit, simple aition de la présence d’offrandes lydiennes dans ce 

sanctuaire ». Hérodote déclare que seul Delphes avait émis une réponse favorable lors de 

l’épreuve des oracles. Puis il cite Amphiaraos dont il ne connaît, par ailleurs, pas la 

réponse (contrairement à celle de Delphes).1032 Ensuite, il décrit toutes les offrandes que 

Crésus a envoyées à Delphes afin de s’attirer les faveurs du dieu (ἐλπίζων τὸν θεὸν µᾶλλον 

τι τούτοισι ἀνακτήσεσθαι).1033 Pour Amphiaraos, c’est parce que Crésus a appris son 

« mérite et son malheur (τήν τε ἀρετὴν καὶ τὴν πάθην) » qu’il lui offre un bouclier et une 

lance en or.1034  

 

                                                
1030 Si Thèbes l’emporte sur les Sept, les Épigones réussissent leur vengeance. Voir P. CLOCHÉ 1952, p. 17-
19 ; W. G. G. FORREST 1982, p. 288-294. 
1031 R. CRAHAY 1956, p. 196-197. 
1032 HÉRODOTE, I, 48-49. 
1033 HÉRODOTE, I, 50. 
1034 HÉRODOTE, I, 52. De même, la mention du héros, qui selon la légende avait perçu la mort du petit 
Archémoros à Némée comme un signe funeste annonçant l’échec de l’expédition argienne contre Thèbes 
(comme Delphes annonçant la future fin de Crésus), pourrait provenir également d’une tragédie perdue 
traitant de la maison des Mermnades. 



 232 

R. Crahay souligne encore, de son côté, que lors de la deuxième consultation, 

Amphiaraos est une nouvelle fois associé à Delphes, mais que Crésus ne récompense plus 

que le sanctuaire phocidien d’Apollon (I, 53). Mieux, lors de la troisième visite, seul le 

sanctuaire de Delphes est mentionné (I, 55). Tout ceci pousse R. Crahay à penser que la 

mention d’Amphiaraos dans le récit d’Hérodote serait en réalité un ajout postérieur de la 

part de l’historien. Il l’aurait effectué car, ayant vu ces offrandes à Thèbes et n’ayant pas 

obtenu d’explication relative à leur arrivée, il aurait établi un lien d’analogie entre celles-ci 

et le test des oracles.1035 À moins que la mention d’Amphiaraos soit due aux informateurs 

béotiens d’Hérodote qui aurait conféré à ces offrandes une origine lydienne, rehaussant de 

cette manière le prestige d’un sanctuaire d’Amphiaraos. Il n’est pas exclu non plus que les 

offrandes de Crésus à l’Amphiareion de Thèbes aient été déplacées dans le temple 

d’Apollon à la suite du déclin et de l’abandon de l’Amphiareion thébain.1036 Cependant, 

l’historien d’Halicarnasse ne fait pas état de ce transfert. Ainsi, nous pensons donc que ces 

offrandes ont bel et bien été entreposées directement dans le sanctuaire d’Apollon 

Isménios. 

La publication en 2014 de deux épigrammes retrouvées sur un fragment de colonne 

découvert en 2005 à Thèbes a cependant permis d’apporter des éclaircissements au 

dossier.1037 

Ces deux inscriptions transmettent en réalité les mêmes vers. La première (A) en 

alphabet béotien aurait été gravée à la fin du VIe siècle ACN, la seconde (B) en alphabet 

ionien, durant le IVe siècle ACN. Ainsi, le texte aurait été recopié sur l’autre face de la 

colonne au IVe siècle ACN. Une fois reconstituée, l’inscription peut se lire comme suit: 

Texte A, alphabet béotien (ca. 525-475 ACN) : 

[σοὶ] χάριν ἐνθάδ ̓, Ἄπολο[ν - - - - µα]  

[θεσ]πιστὰς ἱαρõ στᾶσε κ[ατευχσάµενος,]  

[µα]ντοσύναις εὑρὸν h[υποτα ..ca. 4.. οιο 
φαενὰν] 

[ἀσπ]ίδα τὰγ Ϙροῖσος κα[λϝὸν ἄγαλµα ..ca. 
4.. ]  

[Ἀµ]φιαρέοι µνᾶµ ̓ ἀρετ[ᾶς τε πάθας τ ̓ 

 « Comme offrande [pour toi], Apoll[on], le 

[pro]phète du sanctuaire a déposé [ce superbe 

ornement] ici pour la ré[alisation d’un v]oeu, 

ayant trouvé par consultation oraculaire [du 

dieu] le brillant bouclier que Crésus [a dédié 

comme superbe] offrande à […] Amphiaraos, 

en mémoire de son méri[te et de son 

malheur]… a été volé […] une merveille pour 

                                                
1035 R. CRAHAY 1956, p. 196-197.  
1036 P. ROESCH 1984, p. 176 ; R. PARKER 2008, p. 151 ; T. MANOLOVA 2009, p. 89-90.  
1037 Pour l’édition, traduction ainsi que l’apparat critique, voir l’article de N. PAPAZARKADAS 2014, p. 223-
251. 



 233 

ἀνέθεκεν·]  

[. .]µενα ἐκλέφθε φο[- - - - - - - - - - - - - - - - - - 
- - -] 

[Θε]βαίοισι δὲ θάµβος ε[- - - - - - - - - - - - - - - - 
- - ] 

[ἀσ]πίδα δαιµονίος δε[- - - - - - - - - - - - - - - - - 
- - -]  

Texte B, alphabet ionien (ca. 400-350 ACN) : 

-------------------------- 

[. . .] ΜΑ· / θ[ ̣εσπιστὰς ἱαρ]-  

[οῦ] στᾶσε κατ[ ̣ευξά]-  

µενος / µαντοσ[ ̣ύναι]- ς  

εὑρὼν ὑποτα̣ [ ̣..ca. 4..]  

οιο φαεννὰν / [ἀσπί]-  

δα τὰν Γροῖ[σος καλ]- 

ὸ̣ν ἄγαλµ[α ..ca. 4.. / Ἀµφι]-  

αρέωι [ - - - - ]  

-------------------------- 

(Édition de P. PAPAZARKADAS) 

les Thébains […] [le bouc]lier, 

merveilleusement… » 

(Traduction de l’auteur d’après la traduction 

anglaise de P. PAPAZARKADAS)1038 

Ces deux inscriptions mentionnent donc un certain Crésus qui aurait offert un 

bouclier « brillant » à Amphiaraos. Celui-ci aurait été (re)découvert par un prêtre 

d’Apollon Isménios à qui il l’aurait consacré à nouveau, mais dans le temple de ce dernier. 

On le voit, cette inscription fait clairement allusion à un déplacement du bouclier de 

l’Amphiareion vers le sanctuaire d’Apollon Isménios, semble-t-il, après qu’il eut été un 

temps « égaré ». 

Selon Peter Thonemann,1039 Hérodote aurait vu cette inscription de ses propres 

yeux : en témoignerait la formule « son mérite et de son malheur » (τήν τε ἀρετὴν καὶ τὴν 

πάθην) qu’il utilise lorsqu’il justifie l’offrande de Crésus de Lydie à Amphiaraos.1040 

Ainsi, Hérodote aurait simplement découvert et recopié le texte de cette épigramme et il 

aurait établi un lien entre ce bouclier et la consultation des oracles de Crésus en Grèce et 

ailleurs.1041 

                                                
1038 La traduction est essentiellement fondée sur le texte A en alphabet béotien. 
1039 P. THONEMANN 2016. 
1040 HÉRODOTE, I, 52. 
1041 P. THONEMANN 2016, p. 158-159. 



 234 

Cependant, il semble que l’interprétation que donne Hérodote de la présence du 

bouclier de Crésus ne soit pas la bonne. En effet, à l’époque archaïque, les dédicaces des 

offrandes font référence à la vie du dédicant et non au dédicataire.1042 Ainsi, le « mérite et 

le malheur (τήν τε ἀρετὴν καὶ τὴν πάθην) » doit plutôt faire référence à la vie de Crésus et 

non au destin d’Amphiaraos.  

Selon P. Thonemann, dans les offrandes archaïques le terme ἀρετή renvoie souvent 

aux vertus guerrières 1043  donc, dans notre cas, aux vertus guerrières de Crésus. 

Le terme πάθος (malheur) ferait quant à lui référence à la mort au combat. 1044 

Par conséquent, la formule « τήν τε ἀρετὴν καὶ τὴν πάθην » est en lien direct avec les 

armes de combats offertes par Crésus : le bouclier en or (plus probablement en bronze 

recouvert de feuilles d’or) et la lance (qui n’est pas mentionnée dans l’épigramme).1045  

Il semble donc que ces armes grecques n’aient pas été offertes par Crésus de Lydie, 

mais on peut songer à un Grec prénommé Crésus dont la famille aurait réalisé cette 

offrande post mortem.1046 Dès lors, il est à envisager que le Crésus mentionné dans 

l’épigramme n’était pas le roi de Lydie, mais plutôt un Grec athénien, et pourquoi pas celui 

dont on a retrouvé le kouros funéraire à Anavyssos et mort vers 530-520 ACN (Fig. 61). 

Ce Crésus devait provenir d’une riche famille athénienne, peut-être en lien d’affaires avec 

la Grèce de l’Est qui aurait effectué cette offrande après sa mort.1047 On sait par Hérodote 

que le sanctuaire d’Amphiaraos à Thèbes était fréquenté par des non-Thébains, notamment 

des Athéniens.1048 Dès lors, il semble que les prêtres d’Apollon Isménios aient commis une 

interprétation erronée de l’offrande qui avait en fait été celle de Crésus l’Athénien, 

tout comme ils s’étaient déjà laissés abuser à propos des trépieds archaïques présents dans 

le sanctuaire et dont Hérodote rapporte les dédicaces.1049  

                                                
1042 Les athlètes font référence à leurs victoires, les magistrats à leurs charges, etc. Voir par exemple CEG 
376 (ca. 510 ACN) ; CEG 305 (ca. 520 ACN), etc. Voir P. THONEMANN 2016, p. 161. 
1043 P. THONEMANN 2016, p. 162. 
1044 Le verbe πάσχειν est employé dans d’autres épitaphes : CEG 163 et CEG 171. Voir THONEMANN 2016, 
p. 162.  
1045 HÉRODOTE, I, 52. 
1046 Il existe d’autres exemples d’offrandes post mortem en Grèce continentale. Le meilleur exemple est le 
monument en l’honneur de Callimaque sur l’acropole d’Athènes, mort à la bataille de Marathon. IG I3 784 et 
CEG 256. 
1047 L’hypothèse la plus souvent retenue serait même qu’il ait été un Alcméonide. Celle-ci est construite sur 
base du récit d’Hérodote faisant état de liens entre le roi Crésus de Lydie et Alcméon. HÉRODOTE, VI, 125. 
Mais pour d’autres, il semble que cette histoire rapportée par l’historien ne soit qu’un récit propagandiste et 
imaginaire. Voir A. DUPLOUY 1999, p. 9-17. 
1048 HÉRODOTE, VIII, 134. Donc bien avant l’installation par les Athéniens du sanctuaire d’Amphiaraos à 
Oropos. 
1049 HÉRODOTE, V, 59-61. 



 235 

En effet, les prêtres auraient interprété un premier trépied comme une offrande 

réalisée par Amphitryon, le père d’Héraklès, ceci probablement dans le but de rehausser le 

prestige du sanctuaire. Un deuxième était considéré par eux comme celui de Skaios (fils 

d’Hippocoon, contemporain d’Œdipe). Or, l’inscription gravée sur le trépied fait référence 

à une victoire à la boxe et Skaios est un surnom qui signifie « le gaucher ». Dès lors, 

il semble que les prêtres aient également décidé de faire de cette offrande celle du 

personnage mythologique.  

Enfin, la troisième inscription nomme un certain Léodamas, fils d’Étéocle. 

Cependant, le texte de cette dédicace se présente comme une copie de celle de Skaios (une 

victoire sportive), ce qui invite à conclure qu’il s’agit d’une attribution secondaire, 

opérée a posteriori1050  

Il est donc fort vraisemblable que les prêtres d’Apollon Isménios aient interprété 

l’offrande de Crésus l’Athénien comme étant celle de Crésus roi de Lydie. Mais il est 

impossible de savoir quand cette identification erronée a été réalisée : rien ne permet de 

décider si l’épigramme retrouvée sur le fragment de colonne fait référence au roi lydien ou 

au soldat athénien. Ce qui est certain, c’est qu’à l’époque d’Hérodote, vers 440 ACN, 

l’identification de ce Crésus au roi lydien était acceptée.1051 Quoi qu’il en soit, cette 

interprétation inexacte du bouclier et de la lance de la part des prêtres du sanctuaire, 

et retranscrite par Hérodote,1052 a eu pour effet de rehausser le prestige du sanctuaire.1053 

Quoi qu’il en soit, il faut souligner que Crésus témoignait sa préférence pour le 

dieu Apollon : en atteste la liste des divers lieux et sanctuaires auxquels il aurait offert des 

présents autres que ceux mentionnés en étroite relation avec sa consultation des oracles. 

Parmi eux, trois lieux sont à retenir : Delphes (qui reçoit un bouclier dans le temple 

d’Athéna Pronaia) ; le sanctuaire d’Apollon Isménios de Thèbes (où se trouvait un trépied 

d’or, à distinguer des autres présents destinés à Amphiaraos) dont nous venons cependant 

de découvrir qu’il s’agissait probablement d’une invention des prêtres dudit sanctuaire, 

et, avant tout, le sanctuaire des Branchides de Milet (dont il nous est dit que les offrandes 

étaient semblables et égales en poids à celles données de Delphes).1054  

                                                
1050 P. THONEMANN 2016, p. 160. 
1051 P. THONEMANN 2016, p. 165. 
1052 HÉRODOTE, I, 92. 
1053 Il est possible également que les prêtres d’Apollon Isménios aient profité de cette mauvaise interprétation 
pour accroître la réputation du sanctuaire. 
1054 HÉRODOTE, I, 92. 



 236 

Si l’on réexamine sous cet angle le récit d’Hérodote, il est clair que ce long exposé 

offre un prétexte ingénieux à l’auteur pour entamer une suite de digressions sur les 

événements majeurs qui se déroulent « à la même époque » en Grèce continentale.1055 

  

La nature de l’alliance entre Crésus et Lacédémone 

 

Revenons aux propos du père de l’Histoire et attardons-nous sur cette phrase clef de 

I, 69 déjà citée plus haut : Λακεδαιµόνιοι δὲ ἀκηκοότες καὶ αὐτοὶ τὸ θεοπρόπιον τὸ 

Κροίσῳ γενόµενον ἥσθησάν τε τῇ ἀπίξι τῶν Λυδῶν καὶ ἐποιήσαντο ὅρκια ξεινίης πέρι καὶ 

συµµαχίης (« Les Lacédémoniens, qui avaient aussi entendu parler de l’oracle rendu à 

Crésus [sur les plus puissants des Grecs], se réjouirent de la venue des Lydiens et 

conclurent des serments d’hospitalité et d’alliance »). Deux termes méritent toute notre 

attention : ξεινίη et συµµαχίη (formes ioniennes de ξενία et de συµµαχία). 

Nous avons déjà vu dans le chapitre précédent que le mot ξενία renvoie directement 

à la notion d’hospitalité,1056 une des valeurs cardinales en vogue à l’époque archaïque 

qui sera progressivement remplacée par φιλία (amitié) à l’époque classique avec 

l’apparition des régimes plus démocratiques. 1057  Ce vocable couramment utilisé en 

diplomatie exprime la relation d’amitié qu’entretiennent des communautés civiques ou de 

puissantes familles entre elles. De plus, comme toute convention implique une relation 

d’amitié, on est conduit à associer φιλία à συµµαχία.1058  

Le terme συµµαχία se réfère quant à lui à la notion d’alliance proprement dite. 

Ce mot désigne soit directement le corps de troupes envoyé pour secourir un allié, soit un 

état de fait, la nature de la relation qui lie deux ou plusieurs États à la suite d’un accord 

convenu entre eux.1059 Cependant, l’amitié doit être distinguée avec soin de l’alliance car 

l’affirmation de la première n’implique pas ipso facto la seconde. Ce n’est pas parce que 

deux États se proclamaient « amis » qu’ils étaient automatiquement des « alliés ».1060  

                                                
1055 J. A. S. EVANS 1978-1979, p. 35 ; J. GRIFFIN 2006, p. 54. 
1056 Voir supra 3.1. 
1057 G. HERMAN 1987 ; A. GIOVANNINI 2007, p. 228 ; M. INTRIERI 2010 ; 2013, p. 130-133. 
1058 A. GIOVANNINI 2007, p. 228-230 ; M. INTRIERI 2010 ; 2013, p. 130-133. 
1059 A. GIOVANNINI 2007, p. 229 ; J. C. COUVENHES 2016, p. 14-15. 
1060 Par exemple : le traité entre Sybaris et ses voisins (les Serdaioi) entre 550 et 525 ACN ; et le traité entre 
Rome et Carthage qui fut conclu 28 ans avant l’invasion de Xerxès en Grèce (POLYBE, III, 22). Ces traités 
faisaient la distinction entre « amitié » et « alliance ». Voir D. J. BEDERMAN 2001, p. 159.  



 237 

De plus, comme le souligne D. J. Mosley : « le terme φιλία est un mot qui pouvait 

facilement être sur-employé, et qui a souvent perdu de sa force dans le cadre d’échanges 

diplomatiques ; dans le meilleur des cas, il pouvait signifier une relation favorable (positive 

relationship) et dans le pire, il ne renvoyait à rien, ou rien de plus qu’un accord de non-

agression ou de non-belligérance, entre deux parties ».1061 Néanmoins, comme c’est le cas 

ici, une relation d’amitié supposait souvent une alliance.1062 

Ajoutons que συµµαχία renvoie à tout type d’alliance (offensive ou défensive) 

contrairement à ἐπιµαχία (terme très rare) qui, lui, fait exclusivement référence à un accord 

de nature défensive.1063 Il faut en tout cas observer que cette différenciation n’est attestée 

qu’au Ve siècle ACN. Avant cette date et même après l’époque à laquelle écrit Hérodote, 

les obligations mutuelles contractées à la suite d’une alliance (συµµαχία) étaient à la fois 

offensives et défensives et toujours ponctuelles.1064 

Cela étant posé, dans le cas qui nous préoccupe (en I, 69), Hérodote n’utilise pas 

d’entrée de jeu le terme de φιλία mais bien celui de ξενία signifiant « l’hospitalité ». 

Elle suppose une relation contraignante inscrite dans la durée qui implique que les 

voyageurs, messagers, ambassadeurs, et autres personnalités de passage doivent être reçus 

comme il se doit selon certaines règles essentielles. Une fois accueilli, le visiteur acquiert 

une dimension sacrée : il devient « intouchable », placé tout entier sous la protection de 

son hôte qui devient garant de son intégrité physique.1065  

Cependant, Hérodote laisse entendre que les Spartiates étaient également liés à 

Crésus par une alliance militaire (συµµαχία). En témoignent les préparatifs réalisés par 

Lacédémone afin de venir en aide au roi lydien assiégé même si cette mobilisation s’est 

avérée intervenir trop tard, devenant sans objet à la suite de la venue d’un héraut lydien 

déclarant que Sardes venait d’être investie par les Perses.1066  

                                                
1061 Il donne plusieurs exemples (mais plus tardifs) : l’alliance de 384 ACN entre Athènes et Chios (qui veut 
préserver les accords de la Paix du Roi) ; l’alliance perpétuelle entre Athènes et Denys de Syracuse de 
367 ACN (qui n’est autre qu’un traité de non-agression) ; etc. Voir F. ADCOCK et D. J. MOSLEY 1974, p. 208-
209. 
1062 F. ADCOCK et D. J. MOSLEY 1974, p. 206-209. 
1063 A. GIOVANNINI 2007, p. 241-244 ; J. C. COUVENHES 2016, p. 29-30. Le terme ne se rencontre pas avant 
Thucydide, qui mentionne une alliance défensive entre Athènes et Corcyre (THUCYDIDE, I, 44). Sur les rares 
emplois du terme « ἐπιµαχία », voir A. GIOVANNINI 2007, p. 228 et J. C. COUVENHES 2016, p. 29-30. 
1064 D. J. BEDERMAN 2001, p. 162 ; F. ADCOCK et D. J. MOSLEY 1974, p. 122 ; J. C. COUVENHES 2016, p. 23-
33. 
1065 Voir à ce sujet : G. HERMAN 1987 ; F. ADCOCK et D. J. MOSLEY 1974, p. 164 et sq. ; D. J. BEDERMAN 
2001, p. 110 et sq. ; C. GILL et al. 1998 ; A. GIOVANNINI 2007, p. 45 et sq. ; E. SCHEID-TISSINIER 2007 ; M. 
INTRIERI 2010 ; 2013. 
1066 HÉRODOTE, I, 83.  



 238 

En réalité, ce passage pourrait se révéler n’être qu’un ajout d’Hérodote destiné à 

établir le lien entre sa digression sur Sparte (avec sa guerre pour Thyréa) et son récit 

principal centré sur la chute de Sardes. 1067 En effet, Hérodote laisse entendre que la guerre 

entre Sparte et Argos était terminée lorsque le héraut lydien vint demander de l’aide à 

Lacédémone (Τοιούτων δὲ τοῖσι Σπαρτιήτῃσι ἐνεστεώτων πρηγµάτων ἧκε ὁ Σαρδιηνὸς 

κῆρυξ δεόµενος Κροίσῳ βοηθέειν πολιορκεοµένῳ).1068 De plus, nous avions remarqué ci-

dessus qu’il n’était pas inenvisageable de dater le conflit entre ces deux cités de quelques 

années avant la chute de la capitale lydienne, le rapprochement entre ces deux événements 

n’étant sans doute qu’une approximation a posteriori.  

 

Sur ces précisions, plusieurs scénarios s’offrent à nous :  

1. Sparte n’aurait jamais conclu d’alliance militaire (συµµαχία) de type offensif ou 

défensif avec Crésus. Du reste, les Lacédémoniens, en acceptant de conclure une 

telle alliance, s’engageaient à combattre au loin ce qu’ils ont souvent hésité à 

faire.1069 En effet, ils craignaient un soulèvement des Hilotes et des Messéniens, 

voire une attaque d’Argos (en témoigne la bataille que cette dernière et Sparte se 

sont livrées au sujet de Thyréa).1070 Par contre, une relation de type ξενία n’est pas 

à exclure. Crésus aurait décidé de nouer des liens d’hospitalité avec Lacédémone à 

la suite de sa victoire sur Argos qui passait jusque-là pour la plus puissance cité 

grecque du continent, un passage de témoin dont le Lydien venait peut-être juste 

d’être informé et qu’il tenait à prendre en compte. Ainsi, dans une relation 

d’hospitalité, Crésus et Sparte auraient procédé à un échange de cadeaux (de l’or 

pour la statue d’Apollon du Thornax de la part du roi lydien ; un cratère de bronze 

de la part de Lacédémone). Par conséquent, ces derniers se seraient retrouvés 

comme alliés au roi lydien, sans véritable connotation militaire :1071 ces deux États 

                                                
1067 Sans oublier que dans l’esprit de l’historien d’Halicarnasse, Crésus avait bien conclu une alliance de type 
militaire (en témoigne son usage du mot συµµαχία). Donc rajouter dans son récit un élément allant dans ce 
sens lui permettait d’établir un lien entre deux passages de son récit et un événement vraisemblable mais sans 
valeur historique. 
1068 HÉRODOTE, I, 83. Remarquons que ἐνεστεώτων dans les manuscrits ABCP renvoie à une action terminée 
dans le temps avec donc les conséquences qui s’ensuivent : à savoir la passation de l’hégémonie d’Argos à 
Sparte ; alors que dans d’autres manuscrits (DRSV), ἐνισταµένων est usité. Celui-ci renvoie à une action 
toujours en cours. Dans ce dernier cas, la guerre entre Sparte et Argos ne s’étant pas encore terminée. 
1069 Sparte refusa d’aider les Ioniens lors des campagnes d’Harpage après la chute de Crésus (HÉRODOTE, 
I, 152) et lors de la révolte d’Ionie en 498 ACN (HÉRODOTE, V, 50). 
1070 HÉRODOTE, I, 82-83.  
1071 Car comme le souligne König, rapporté par Kaplan : à cette époque, il n’y avait pas de distinction entre 
une alliance formelle (συµµαχία) et une relation personnelle de ξενία. Voir P. KAPLAN 2006, p. 146.   



 239 

distants géographiquement nouaient tout simplement des liens d’hospitalité entre 

eux, et se reconnaissaient mutuellement. Pour entériner cette « alliance », les deux 

parties auraient envoyé leurs présents respectifs. 

 

2. Sparte aurait accepté l’alliance militaire désirée par Crésus. En effet, celle-ci 

sonnait aux yeux de tous la reconnaissance internationale de sa première place en 

Grèce à la suite de sa victoire récente sur sa rivale Argos, lors de la « bataille des 

champions », pour le contrôle de la Thyréatide. Lacédémone aurait donc accepté 

cette relation probablement aussi dans le but de profiter des présents du riche roi 

lydien, en lui faisant miroiter une aide armée en cas de besoin tout en sachant que 

le risque d’y être contraint était inexistant. En effet, aux yeux des Grecs, Crésus 

passait pour un roi aux ressources inépuisables qui ne pouvait donc qu’être 

invincible sur le champ de bataille. Pour ces derniers, il était donc inimaginable que 

la Lydie tombe face à la puissance perse qui allait, de façon inattendue, se 

substituer aux Mèdes. Dans cette hypothèse, une alliance avec Crésus ne 

comportait que des avantages pour Sparte : à la fois une gloire sans pareille en pays 

grec entérinée par le plus puissant personnage du temps, mais aussi des cadeaux 

généreux en métal précieux. Tout cela sans devoir envoyer au loin des troupes 

puisque le Mermnade, capable de parer seul à tout danger n’en aurait sûrement pas 

eu besoin.  

De ces hypothèses, on doit convenir qu’il vaut mieux placer la « bataille des 

champions » avant la chute de Sardes. De plus, on est tenté de convenir que le souvenir de 

ces deux événements, antérieurs à Hérodote mais sans doute proches l’un de l’autre dans le 

temps, conduisit à les rapprocher au point de quasiment les synchroniser comme dans 

d’autres cas bien connus.1072 De notre côté nous préférons la première supposition qui 

semble la plus conforme aux traditions archaïques : Crésus n’aurait en réalité tissé « que » 

des liens d’hospitalité avec la cité de Sparte.1073  

                                                
1072 Comme la bataille de Salamine et celle d’Himère (HÉRODOTE, VII, 165-166) ; les batailles de Platées et 
de Mycale (HÉRODOTE, IX, 100).  
1073 Si Hérodote a utilisé le terme de συµµαχία, c’était peut-être afin de préciser la teneur des accords de 
ξενία conclus entre Crésus et Lacédémone. Ces accords prévoyaient peut-être l’envoi de la part de Sparte de 
contingents armés à Crésus s’il en exprimait le besoin. Voir M. INTRIERI 2010, p. 133. Il ne faut pas oublier 
que les ξένοι devaient se prêter mutuellement assistance en cas de besoin. G. HERMAN 1987, p.  97-106. 



 240 

Revenons maintenant sur les rapports que Crésus entretenait plus spécialement avec 

le centre qui constituait la clef de sa diplomatie avec les Grecs, à savoir le sanctuaire de 

Delphes mais aussi les Delphiens.1074 

 

3.2.3.2 Les rapports entre Crésus et les Delphiens 

 

À l’instar de la présence d’offrandes du roi lydien au sanctuaire, les rapports 

privilégiés noués entre la communauté des Delphiens et le Mermnade ne sont pas à mettre 

en doute.  

En effet, Hérodote déclare qu’en échange des offrandes et des cadeaux faits aux 

Delphiens,1075 ces derniers accordèrent à Crésus et aux Lydiens rien de moins que la 

promantie,1076 l’atélie, la proédrie et le droit pour chaque Lydien de devenir Delphien selon 

son désir.1077  

Par ailleurs, on doit noter que ces échanges fondent une relation d’hospitalité forte 

entre Crésus (représentant des Lydiens) et la communauté des Delphiens. Cette dernière 

entraînait l’obligation d’accueillir, de protéger ainsi que de faire acte de bienveillance 

envers les ambassadeurs lydiens. 1078  Ces honneurs accordés aux Lydiens semblent 

longtemps restés d’actualité.  

 

 

                                                
1074 Le sanctuaire de Delphes était administré depuis sans doute le début du VIe siècle ACN (à la suite de la 
première guerre sacrée) par l’amphictionie pyléo-delphique dont le conseil se réunissait deux fois par an. 
Son rôle était d’organiser les panégyries et les marchés, gérer les finances, protéger le sanctuaire et ceux qui 
le fréquentaient, surveiller le carrefour des voies commerciales et aussi la fonction d’agonothesia des Pythia. 
Voir P. SÁNCHEZ 2001, p. 67-80. 
1075 Crésus, satisfait de la réponse obtenue lors de sa deuxième consultation sur l’attitude qu’il devait adopter 
à l’égard des Perses, se serait enquis du nombre des Delphiens. Ainsi, il aurait fait don de deux statères d’or 
par homme (πέµψας αὖτις ἐς Πυθὼ Δελφοὺς δωρέεται, πυθόµενος αὐτῶν τὸ πλῆθος, κατ᾽ ἄνδρα δύο 
στατῆρσι ἕκαστον χρυσοῦ`). HÉRODOTE, I, 54. 
1076 Pierre Sánchez souligne que seuls les Delphiens avaient le droit d’octroyer des privilèges, et non les 
Amphictions. Voir P. SÁNCHEZ 2001, p. 72.  
1077 HÉRODOTE, I, 54 : Δελφοὶ δὲ ἀντὶ τούτων ἔδοσαν Κροίσῳ καὶ Λυδοῖσι προµαντηίην καὶ ἀτελείην καὶ 
προεδρίην καὶ ἐξεῖναι τῷ βουλοµένῳ αὐτῶν γίνεσθαι Δελφὸν ἐς τὸν αἰεὶ χρόνον. 
1078 A. GIOVANNINI 2007, p. 45. 



 241 

Effectivement, ils seront encore rappelés au IIe siècle ACN par les décrets 

delphiques pour Matrophanès de Sardes.1079 Ce dernier y invoque les « bons rapports » que 

les Delphiens (Δελφοῖϛ) ont avec les gens de Sardes depuis les temps anciens (τά τε 

ὑπάρχοντα Δελφοῖϛ φιλάνθρωπα ἐκ παλαιῶν χρόνων ποτὶ Σαρδιανοὺς ἀνανεοῦται καὶ 

ένφανίζει). Matrophanès en appelle également à « la priorité pour consulter l'oracle qui 

leur avait été concédée jadis par la cité de Delphes (τᾶϛ πόλιος τᾶϛ Δελφῶν), ainsi que 

l’immunité financière, la préséance, et tous les privilèges dont jouissent tous les proxènes 

et les bienfaiteurs » (προµαντείαν καὶ ἀτέλειαν καὶ προεδρίαν καὶ ταλλἆ ὅσἂ καὶ τοῖς 

ἄλλοις προξένοις καὶ εὐεργέταις). Ce témoignage tardif autorise à authentifier les honneurs 

qu’avait reçus le roi lydien en échange de ses nombreuses offrandes et cadeaux envoyés à 

Delphes et aux Delphiens.  

 

3.2.3.3 Conclusions 

 

Pour conclure, si l’historicité des oracles « anciens » invitant Crésus à s’allier avec 

les plus puissants des Grecs peut être mise en doute (puisqu’ils semblent avoir été produits 

a posteriori),1080 les relations diplomatiques que Crésus aurait entretenues avec la Grèce 

continentale sont moins incertaines.  

En effet, ses cadeaux et ses offrandes aux sanctuaires de Delphes et à Sparte – 

celles de Thèbes étant probablement dues à un Athénien prénommé Crésus – lui ont permis 

d’impressionner les Grecs et d’asseoir son image de grand potentat oriental. À côté des 

pressions qu’il exerçait sur les puissantes communautés grecques d’Asie Mineure, il avait 

la volonté de nouer avec la Grèce une entente cordiale.  

Quant à la nature de l’alliance qui aurait uni Crésus à Lacédémone, plusieurs 

lectures s’offrent à nous. Ou bien Sparte n’a tissé que des liens d’hospitalité (ξενία) avec le 

Mermnade à la suite de sa victoire sur Argos pour le contrôle de la Thyréatide (forte de son 

statut de plus puissante parmi les Grecs). Dans ce cas, cette relation impliquait qu’elle était 

tout de même alliée sans obligation strictement militaire (les préparatifs spartiates n’étant 

qu’un élément permettant de lier sa digression sur la guerre entre Sparte et Argos avec son 

                                                
1079 Inscriptions reprises dans C. MICHEL 1900, p. 211 et 218. Elles sont traduites et commentées dans 
J. POUILLOUX 1974, p. 159-169. Notons que le nom de Crésus n’apparaît pas dans cette inscription. 
1080 La première place reconnue de Sparte ne pouvant être pour autant exclue après la « bataille des 
Champions » contre Argos. 



 242 

récit principal sur la chute de Sardes).1081 Alors, leurs liens de ξενία auraient été entérinés 

par l’échange de cadeaux. Ou bien Lacédémone est allée jusqu’à accepter l’alliance 

militaire (συµµαχία) proposée par Crésus dans la foulée de sa victoire sur Argos. Celle-ci 

était alors le signe de reconnaissance internationale de son nouveau statut de plus puissante 

cité en Grèce. Ainsi, elle profitait des largesses de Crésus sans imaginer qu’elle devrait un 

jour intervenir en Lydie tant ce royaume paraissait invincible aux yeux des Grecs (en 

l’absence de concurrent crédible).1082 

En ce qui concerne la nature des liens qui unissaient les Delphiens à Crésus, on est 

en présence d’un sanctuaire ouvert aux pèlerins. On pourrait donc fort bien envisager une 

relation d’hospitalité, une entente qui aurait été établie lors du règne du dernier roi de 

Lydie,1083 un lien vivace puisqu’il aurait été rappelé quatre siècles plus tard, lors de la 

visite de Matrophanès.1084  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
1081 Néanmoins, comme nous l’avons vu, des amis devaient pouvoir se porter secours en cas de besoin. Voir 
G. HERMAN 1987, p. 30. 
1082 La présence de nombreux fragments de céramiques laconiennes retrouvées à Sardes témoigne de contacts 
entre Lacédémone et les Lydiens. Voir C. H. GREENEWALT 1997, p. 131-140. 
1083 Voire déjà sous Alyatte, avant la première guerre sacrée et l’établissement de l’amphictionie, époque où 
le sanctuaire était administré par les seuls Delphiens. 
1084 Mais rien ne dit que cette relation n’était plus d’actualité tout au long de ces siècles.  



 243 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 244 

 

 

 

 

 

 


